
« Le Vietnam, 
enchevêtrements et vie tranquille »

 
  

     Anne Deliège, 
   lundi 12 janvier 2026.



Localisation du Vietnam et provinces du delta du fleuve Rouge.
Le Vietnam est un pays qui s’étire au Nord, depuis les chaines de 
montagnes vers des espaces d’eau à l’Est et au Sud de ses terres. La 
mer l’épouse, le cerne, lui offre de vastes plaines et des littorales.  
L’eau lui confère également deux pôles deltaïques, celui du fleuve 
Rouge, au Nord, et le grand réseau de voies d’eau du Mékong, au 
Sud. Le fleuve Rouge prend sa source en Chine, dans la province 
du Yunnan, et coule vers le sud en s’achevant par un delta à l’est de 
Hanoi. Là est le berceau historique de la civilisation vietnamienne, 
dans le Nord du pays. 

Delta du fleuve Rouge.
Le réseau hydrographique 
naturel a été modifié 
depuis des siècles par 
l’intervention constante 
de l’homme dans sa 
quête de maîtrise de l’eau 
notamment pour la mise 
en valeur des terres fertiles 
du delta. Son activité 

économique traditionnelle est principalement la riziculture irriguée. 

Ces roues en bambou servent à irriguer les rizières dans la 
réserve naturelle de Pu Luong.
Chefs-d’œuvre d’artisanat, elles aident à irriguer les champs, 
principalement les rizières, tout particulièrement pendant la saison 
sèche. 
Marché aux poissons, delta du fleuve Rouge.
Depuis la fin des années 1980, le Vietnam s’est engagé dans 
une dynamique de croissance urbaine soutenue, associée à une 
relative libéralisation économique. L’urbanisation du delta résulte 
de plusieurs facteurs : croissance démographique naturelle des 

populations urbaines, mouvements migratoires des campagnes 
vers les villes, transformation progressive de bourgs ruraux 
en centres urbains, absorption de groupements ruraux à 
la périphérie des villes en extension et développement 
économique et industriel. Ce qui implique depuis quelques 
années une transformation de ses paysages à un rythme 
spectaculaire. 
(Dossier : L’Asie face au développement durable : dynamisme, 
enjeux et défis
L’urbanisation de la ville de Ninh Binh dans le delta du fleuve 
rouge (Vietnam) : mise en perspective des forces et faiblesses de 
la gestion du risque d’inondation.  
Éric Mottet et Yann Roche   https://doi.org/10.4000/vertigo.7782)

Le col de Ma Pi Leng situé en province montagneuse de Ha 
Giang (plus de 2000 m. d’altitude).
L’approche de sa géographie, de ses paysages et des 
mouvements de populations pourrait nous perdre d’admiration 
- mais comme pour de nombreux pays, les richesses du vivant 

Delta du fleuve Rouge



sont menacées par la croissance économique rapide conjuguée aux 
effets du changement climatique.

Paysages et mosaïque ethnique du Vietnam du Nord
La saison de riz à Sapa, cultures en terrasses en région montagneuse.
Comme la plupart des pays du Sud-Est asiatique, le Vietnam est 

pluri-ethnique. La géographie de ce peuplement se caractérise 
par une opposition démographique et ethnique entre les régions 
basses, densément peuplées de Kinh (le groupe majoritaire 
ou les Viêts), et les régions montagneuses parsemées d’une 
cinquantaine de groupes ethniques. Les Kinh occupent à peine 
un peu plus du tiers du pays mais représentent 87 % de la 
population, concentrés essentiellement dans les deux régions 
deltaïques du fleuve Rouge et du Mékong, ainsi que dans les 
plaines. 

La répartition des grands groupes ethnolinguistiques du Vietnam.
La répartition de la population est liée à un système d’occupation 
de l’espace basé sur des relations politiques de dominance entre 
montagnards et habitants des plaines. 
Menée par le nouveau gouvernement nord-vietnamien, la 
redistribution de la population s’est organisée dès la fin de 
la guerre coloniale. Les Kinh devinrent les acteurs principaux 
de cette politique dite « civilisatrice », avec pour principale 
mission « d’éduquer » les minorités montagnardes, jugées 

Marché aux 
poissons, 

delta du fleuve 
Rouge.

Le col de Ma Pi Leng situé en province montagneuse de Ha Giang (plus de 2000 m. d’altitude).



archaïques. Parallèlement, les groupes ethniques montagnards 
furent « encouragés » à se fixer dans les vallées pour y créer des 
coopératives, épaulées par les populations Kinh déplacées. 

Présence des Hmong (l’un des groupes ethniques les plus importants 
d’Asie du Sud-Est) à Sapa en région montagneuse du Nord Vietnam.

Vallée des pruniers de Na Ka, au cœur des montagnes de Moc 
Chau (Nord-Ouest Vietnam). Femmes Hmong en costume 
traditionnel avec des motifs fleuris.
Les agriculteurs locaux de la communauté Hmong perpétuent 
des traditions centenaires dans la culture des pruniers. Alors que 
les minorités ethniques vivant sur les sommets ou les versants 
comme les Dao et les Hmong étaient habituées à défricher 
les versants montagnards pour y cultiver du riz pluvial ou du 
maïs, ces minorités doivent s’initier au labourage et aux autres 
techniques minutieuses de la riziculture inondée. Il leur faut aussi 
apprendre le maniement de nouveaux outils et développer des 
modes d’élevage différents. Enfin, elles doivent faire face à de 
nouvelles maladies telles que le paludisme. En se fixant dans les 
vallées, ces minorités offrent aussi à leurs enfants la possibilité 
d’aller à l’école et d’avoir un meilleur suivi médical.

Peuples des montagnes.
[…] À la suite de la réunification du pays en 1975, la situation dans 

La saison de riz à Sapa, cultures en terrasses en région montagneuse.

Paysages et 
mosaïque ethnique 
du Vietnam du Nord

La répartition des grands groupes 
ethnolinguistiques du Vietnam.

Le groupe Hmong fait partie de la famille linguistique 
austro-asiatique qui est répartie en deux groupes 
linguistiques : le groupe môn-khmer (Sud-Est 
asiatique : Cambodge, Laos, Vietnam et Malaisie) qui 
compte 132 langues, et le groupe munda (Inde) qui 
en compte 21.
On suppose qu’elles sont les langues des autochtones 
de l’Asie du Sud-Est et de l’est de l’Inde, dans le sens 
où leur présence serait antérieure aux langues tai-
kadai, austronésiennes, sino-tibétaines et indo-
européennes, apportées par des migrations 
postérieures.

Présence des Hmong (l’un des groupes 
ethniques les plus importants d’Asie du Sud-Est), 
à Sapa en région montagneuse du Nord Vietnam.



les montagnes du Nord-Vietnam s’aggrave et les conditions de vie 
se dégradent très vite. 
Aujourd’hui, dans ces régions montagneuses, les plus sérieux 
problèmes sont liés à la croissance démographique qui, associée 
au manque de terres, entraîne la déforestation, la dégradation des 
bassins versants et un appauvrissement économique et culturel 

des minorités ethniques. Pendant longtemps, le Vietnam s’est 
contenté de déplacer des Kinh et de fixer des minorités dans les 
vallées afin d’atteindre des objectifs politico-économiques fixés 
par Hanoi et bien éloignés de la réalité. 
(Article : Redistribution spatiale de la population et 
collectivisation au Nord-Vietnam : délocalisation des Kinh et 
sédentarisation des minorités Delphine Schaeffer- Dainciart)

Le paysage culturel et spirituel du Vietnam 
Au contraire de certains autres pays asiatiques comme la Corée 
et le Japon, le Vietnam, pays émergent dont les campagnes 
vivent encore dans la tradition alors que quelques grandes 
villes s’ouvrent largement au monde moderne, est encore à la 
recherche d’un nécessaire équilibre. 
J’ai pris l’option, non d’un parcours chronologique ou historique, 
mais celui de privilégier des temps forts du développement 
du pays, de leurs créations dans la proximité des deux grands 
voisins, la Chine et l’Inde, mais aussi des Khmers, et autres, …

Vallée des pruniers de Na Ka, au cœur des 
montagnes de Moc Chau (Nord-Ouest Vietnam). 

Femmes Hmong en 
costume traditionnel 

avec des motifs fleuris.

Le paysage culturel et spirituel du Vietnam
 1/ une pièce de CERAMIQUE : une autre conception de la 

conservation-restauration 

 2/ TAMBOURS en BRONZE de la culture Đông Sơn (civilisation 
protohistorique, entre le VIIe siècle ANE et le IIe siècle)

 3/ PATRIMOINE ARCHITECTURAL

 4/ LA STATUAIRE EN TERRITOIRE CHAMPA

 5/ TOURMENTES du XXe siècle



Selon des récits et rapports de découvertes archéologiques, à partir 
des collections d’arts vietnamiens dans différentes musées (Musée 
royal de Mariemont à Morlanwelz, Musée royaux d’Art et d’Histoire 
(MRAH) à Bruxelles, Musée Guimet à Paris, Musée Cernuschi à Paris, 
ainsi que des musées au Vietnam) qui m’ont offert quelques pièces 
d’une profonde beauté.

1/ A partir d’une pièce de CERAMIQUE, conception de la 
conservation-restauration au Vietnam.
Pot à chaux, grès à glaçure verte et ivoire, H. 10, 5 cm, Vietnam, 
fours de Bat Trang (près de Hanoi), XVIe S., Morlanwelz, Musée 
royal de Mariemont (photo M. Lechien).
Ce pot à chaux en grès du XVIe siècle, petit récipient d’apparence 
modeste mais indispensable dans la fabrication de la chique 
de bétel. Symbole de fraternité et d’hospitalité associé à tout 
événement social ou religieux de quelque importance. Au Vietnam, 
un pot à chaux usagé ou cassé n’est pas jeté au rebut mais le plus 
souvent confié aux racines d’un banian sacré. 

Ce pot est associé à un article : « De Mariemont à Hanoi : 
conservation et restauration des céramiques d’Extrême Asie » 
écrit en 2007, par Catherine Noppe, conservatrice en charge de la 
section des Arts d’Extrême-Orient au Musée royal de Mariemont. 
(https://doi.org/10.4000/ceroart.205)
Le Musée de Mariemont a su saisir l’opportunité offerte en 2000 
par l’Association pour l’Éducation et la Formation à l’Étranger 
(APEFE) de devenir partenaire scientifique d’une coopération 
de longue durée avec le Musée national d’Histoire du Vietnam à 
Hanoi en vue d’y former de jeunes conservateurs-restaurateurs. 
Au sein des musées, la conservation-restauration des pièces 
les plus remarquables est généralement confiée à des artistes 
issus des villages artisanaux de potiers. Le delta du fleuve Rouge 
fut autrefois une terre de potiers. Après les guerres civiles de 
la fin du XVIIIe siècle et les tourmentes du XXe siècle, face à 
la modernisation actuelle du pays, il ne reste aujourd’hui que 
quelques-uns de ces villages. 
Dans ce pays où le culte des ancêtres est le fondement même de 
la famille et pèse d’un poids très lourd dans la société, la fierté et 
le respect légitimement éprouvés envers les chefs-d’œuvre créés 
dans le passé ont, en matière de conservation, une conséquence 
immédiate. Difficile de faire passer la conception d’une simple 
conservation ou celle d’une intervention minimale : elles 
apparaissent comme un manque de respect envers le génie des 
générations précédentes qui ont permis la transmission du métier 
à leurs descendants.
Une autre caractéristique de la pratique vietnamienne est 
difficile à comprendre pour les partisans que nous sommes de 
l’authenticité. La volonté quasiment systématique de copier 
certaines œuvres majeures pour l’exposition, alors que les 
originaux sont enfermés dans des coffres bien gardés – et de ne 

Pot à chaux, grès à glaçure verte et ivoire, 
H. 10, 5 cm, Vietnam, fours de Bat Trang 

(près de Hanoi), XVIe S., Morlanwelz, 
Musée royal de Mariemont 

(photo M. Lechien).

1/ une pièce de CERAMIQUE : une autre 
conception de la conservation-restauration



pas mentionner comme telles les copies – une pratique discutable.
« Si notre confiance en l’apport des sciences influence 
considérablement notre vision de la conservation-restauration, 
en Asie, c’est avant tout l’esprit d’une œuvre qu’il importe de 
conserver, bien avant sa matière. Dans les pays d’Asie où la Nature 
s’acharne souvent à faire disparaître les vestiges matériels du 
passé, le patrimoine immatériel vivant, partagé par toute une 
communauté, paraît plus essentiel. »

2/ TAMBOURS en BRONZE de la culture Đông Sơn (civilisation 
protohistorique, entre le VIIe siècle ANE et le IIe siècle)

Présentation d’une partie de la collection d’antiquités 
vietnamiennes des MRAH à Bruxelles, achetée à l’homme 
d’affaires et collectionneur belge Clément Huet en 1952.
Il a vécu et travaillé dans le nord du Vietnam de 1914 à 1938. Les 
objets les plus intéressants sont des tambours en bronze de Đông 
Sơn, ainsi que des céramiques des dynasties des Ly et Trân (du XIe 
au XVe siècles).

L’aire d’influence de la culture de Đông Sơn s’étend de la 
vallée du fleuve Rouge jusqu’à la cité de Hué. Dans cette 
zone ont été retrouvés des vestiges témoignant de son unité 
culturelle, linguistique et politique, dès 500 ANE (le Vietnam 
protohistorique). 

Le tambour de Sao Vàng (province de Thank Hoa - Centre), 
bronze, H. 86 cm, diam. 116 cm, IIe-Ie siècles ANE, culture 
Đông Sơn, Hanoi, Musée national d’histoire du Vietnam.
Sur sa surface, une étoile en relief à 12 rayons. Il comporte 
deux paires d’anses gaufrées de motifs d’épis de riz. Les « 
tambours » (ou gongs), des instruments de musique cérémoniels 
somptueusement décorés de motifs géométriques, de scènes de 
vie quotidienne, de rituels et de combats.

Tambour en bronze, provenance de Sông Đà, culture Đông 
Sơn II, milieu du Ier millénaire ANE, Paris, Musée des arts 
asiatiques - Guimet. 
Les motifs figuratifs représentent des animaux stylisés et 

Présentation d’une partie de la collection d’antiquités vietnamiennes des MRAH à Bruxelles,
achetée au collectionneur belge Clément Huet en 1952.

Le tambour de Sao Vàng (province de 
Thank Hoa- Centre), bronze, H. 86 cm, 

diam. 116 cm, IIe-Ie siècles ANE, 
culture Đông Sơn , Hanoi, Musée 
national d’histoire du Vietnam.

2/ TAMBOURS en BRONZE de la culture Đông Sơn 
(civilisation protohistorique, entre le VIIe siècle ANE et le IIe siècle)



des scènes de la vie quotidienne (troupeaux de cerfs, oiseaux 
aquatiques, bateau, maisons sur pilotis, …). 

La jarre en bronze de Kinh Hoa 2, H. 54,5 cm, diam. du couvercle 
: 41,4 cm, IIIe-IIe siècles, culture Đông Sơn (Nord Vietnam). 
Sur le couvercle, une étoile à 16 branches en relief, et la présence de 
6 pélicans dont un a été brisé ne laissant que des traces de pattes. 
Autour se trouvent des motifs concentriques ainsi que l’image d’un 
navire de guerre considérée comme reflet de la vie fluviale des 
habitants de Đông Sơn. 

Les bronzes anciens trouvés au Vietnam sont totalement différents 
de ceux des dynasties Shang et Chu en Chine tant dans la création 
des formes que dans la décoration et dans l’alliage.  On peut dire 
sans hésitation qu’il s’agit d’une production purement locale très 
peu influencée par les bronzes chinois. Plus de 200 vestiges de 
la culture de Đông Sơn (développée entre le VIIe siècle ANE et le 
IIe siècle) sont répertoriés au Vietnam, répartis essentiellement 
dans les bassins de trois grands cours d’eau : le fleuve Rouge 

(les provinces du delta du fleuve Rouge, Nord), la rivière Ma 
(province de Thanh Hoa, Centre) et la rivière Ca (province de 
Nghê An, Centre). Les Đông Sơn s’épanouissent d’une économie 
basée sur la pêche, la chasse et l’agriculture centrée sur la 
culture du riz humide – lançant les grandes transformations de 
la zone méridionale du delta du fleuve Rouge et de ses parties 
montagnardes en une vaste terre rizicole.

La brillante civilisation protohistorique de Đông Sơn « disparait 
» avec l’anéantissement du royaume de Nam-Viet en 111 
ANE intégré de force à l’Empire chinois qui convoitait depuis 
longtemps les richesses économiques, les produits exotiques, les 
techniques, … 

« Ancré au monde chinois du 
point de vue intellectuel, et en 
même temps curieusement 
conscient de son identité 
ethnique, le Vietnam, doté 
d’une sensibilité particulière, 

Tambour en bronze, provenance 
de Sông Đà, culture Dông Son II, 

milieu du Ier millénaire ANE, 
Paris, Musée des arts 
asiatiques - Guimet.

La jarre en bronze de Kinh Hoa 2, H. 54,5 cm, 
Diam. du couvercle : 41,4 cm, IIIe-IIe siècles, 

culture Đông Sơn (Nord Vietnam).



refusera toujours l’assimilation totale à laquelle aspirait la puissance 
tutélaire. » (L’Art de l’Asie du Sud-Est, Editions Citadelles & Mazenod, 
1994, p.311).
Malgré cela, les vietnamiens ont su créer un patrimoine subtil et 
émouvant, conforme à leur personnalité propre, héritée en partie 
de leurs ancêtres et de la période protohistorique.
° architecture – reliefs des charpentes et des panneaux des 
intérieurs des édifices
° statuaire profondément liée à la vie religieuse et aux cultes, 
conservée in situ, les statues poursuivent leur vie tranquille dans les 
temples
° la céramique (appréciée des collectionneurs japonais et exportées 
en Asie depuis plusieurs siècles) prend place parmi les objets de 
l’exigeante cérémonie du thé.

3/ PATRIMOINE ARCHITECTURAL
Tour-stupa de But Thap, pierre blanche, H. 13 m., XIIIe siècle, au 
Nord-Est de Hanoi. 

Architecture bouddhiste vietnamienne : la pagode de But 
Thap construite au XIIIe siècle par le moine Huyen Quang, a été 
agrandie et restaurée à plusieurs reprises au fil des siècles. Il ne 
subsiste rien des nombreux établissements religieux fondés entre 
le IIIe et la IXe siècle, dans ce pays anciennement bouddhisé 
par les moines theravadas, puis par les adeptes du Grand 
Véhicule.  Encore moins des modestes logis paysans construits 
essentiellement en recourant aux ressources végétales. Un 
véritable art du bois s’élabore à partir de la variété des essences 
et leur qualité, et par le développement de la batellerie et de la 
construction navale civile et militaire. Les charpentiers acquièrent 
une expérience et un savoir-faire considérables. Le climat 
très humide, la voracité des insectes, la brutalité des guerres, 
combinés à la conception orientale de la reconstruction, n’ont 
laissé aucune trace du patrimoine vietnamien de la période de la 
domination chinoise

Đình Đình Bảng, maison traditionnelle en bois, 1700-1736, 
province de Bắc Ninh (Nord Vietnam). 

Tour-stupa de But Thap, pierre blanche, H. 13 m., XIIIe siècle, au Nord-Est de Hanoi. 

3/ PATRIMOINE ARCHITECTURAL

Đình Đình Bảng, maison traditionnelle en bois, 1700-1736, province de Bắc Ninh (Nord Vietnam).



Elle est un exemple majeur d’architecture communautaire 
vietnamienne traditionnelle. Cette bâtisse a été rebâtie après sa 
destruction lors de la première guerre d’Indochine. Elle présente 
un grand toit recouvert de tuiles épaisses et larges, avec des avant-
toits courbés remarquable pour ses vastes débordements qui 
sont les plus longs parmi les structures traditionnelles en bois du 

Vietnam. 
Le bâtiment est soutenu par une robuste structure de colonnes 
en bois.  Une attention est portée à la charpente qui, en 
l’absence de plafond, participe à la définition des volumes et 
rythme les espaces intérieurs. À l’origine, Đình Đình Bảng servait 
de lieu de culte à trois divinités agricoles - Cao Sơn Đại Vương 
(Dieu de la Terre), Thủy Bá Đại Vương (Dieu de l’Eau) et Bạch Lệ 
Đại Vương (Dieu des Cultures). Ces divinités étaient vénérées 
par la communauté agricole locale, qui priait pour un climat 
favorable et des récoltes abondantes. Chaque année, au 12e 
mois lunaire, les villageois organisent un festival pour prier pour 
une année agricole prospère.

L’architecture vietnamienne traditionnelle se caractérise par un 
goût pour l’horizontalité et la consciente adaptation au paysage.  
Pas de recherche d’une monumentalité verticale liée au désir 
de vénérer. Les valeurs d’harmonie et de fusion prédominent, 
et l’élan ne se fait pas vers le ciel.  Le sentiment qui prévaut 



lors de la visite d’un beau site vietnamien est celui d’un bien-être 
physique, d’une paix de l’âme où les yeux et l’esprit se trouvent en 
accord avec les dimensions et les lignes de la construction, faisant 
écho au paysage environnant. (L’art de l’Asie du Sud-Est, Editions 
Citadelle & Mazenod, 1994.)

4/ LA STATUAIRE EN TERRITOIRE CHAMPA
Bouddha, Dong Duong (province de Quang Nam), bronze, 
119 x 38 x 38 cm, c. VIIIe-IXe siècle, Hô Chi Minh-Ville, Musée 
d’histoire du Vietnam.
Cette image de Bouddha en bronze fondue à cire perdue, est à ce 
jour la plus grande à avoir été retrouvée presque intact en Asie 
du Sud-Est. L’épaisseur de métal pour l’ensemble de la pièce, qui 
a gardé son noyau d’argile ferrugineuse, n’excède pas les 10 mm 
et descend jusqu’à 2 mm à certains endroits (ce qui explique les 
fentes et lacunes observées).
Le bras droit, qui faisait en partie défaut, a été restitué 
dans la position la plus vraisemblable en fonction du geste 

d’argumentation (vitarkamudra) exécutée par la main, pouce et 
index joints. Le socle lotiforme incisé de deux rangées de pétales 
divergents, a lui aussi été retrouvé brisé. La statue y est fixée au 
moyen de tenons placés sous la plante des pieds.
Le Bouddha (l’Eveillé) est figuré selon les canons 
iconographiques habituels de l’Inde et des pays du Sud-Est. 
Debout, en position frontale (samapada : les pieds placés 
de manière identique), il est vêtu du costume monastique 
traditionnel composé de l’antaravasana (vêtement intérieur 
de dessous) – un long drapé enserrant les jambes, dont seule 
la partie inférieure est visible à hauteur des chevilles – et de 
l’uttarasanga (vêtement de dessus – une ample pièce de tissu 
enveloppant tout le corps et laissant l’épaule droite découverte 
selon l’une des deux manières possible de la porter. La tête 
porte une protubérance crânienne, à l’arrière de la tête une 
petite excroissance de métal marque l’emplacement d’un nimbe 
aujourd’hui disparu qui manifestait l’apparence irradiante du 
Bouddha. 
Cette œuvre a généré de multiples interprétations. Elle apparait 
proche des bronzes cinghalais (Sri Lanka) par ses proportions 
et le traitement du costume très proche du corps et présentant 
un plissé en ondes concentriques, l’expression du visage, avec 
les grands yeux ouverts. Le geste de préhension (katakamudra) 
– mudra ou position des mains - de la main gauche, est attesté 
dans la tradition cinghalaise et de l’Inde du Sud (les sculpteurs 
d’Amaravati). Rien ne permet de déterminer avec certitude le 
lieu de fabrication du Bouddha. Il est à relever les sourcils épais, 
ondulants et continus, alors que rien de comparable n’existe 
dans les canons esthétiques des deux traditions citées. Ce 
traitement grossier et maladroit des sourcils a été repris, pour en 
quelque sorte « chamiser » la sculpture. Ce qui laisserait penser 
que la sculpture a peut-être été consacrée ou reconsacrée lors de 

Bouddha, Dong Duong (province de Quang Nam), 
bronze, 119 x 38 x 38 cm, c. VIIIe-IXe siècle, 

Hô Chi Minh-Ville, Musée d’histoire 
du Vietnam.

4/ LA STATUAIRE EN 
TERRITOIRE CHAMPA



son arrivée en territoire champa, si l’on considère l’importance de la 
cérémonie de l’ouverture des yeux (netrapratistha nayanonmilana) 
dans les rituels religieux. 
(Trésors d’art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siècles. 
Catalogue, pp.207-209.)

Les opérations font du rituel de l’« ouverture des yeux » une 
métaphore de l’Éveil, et il est significatif à cet égard qu’il puisse 
prendre la forme concrète d’un dévoilement. Dans les rituels 
de l’Asie du Sud-est, l’accent y est mis sur la transformation de 
l’objet en relique de substitution au dhamma (ou l’enseignement 
vivant du Bouddha), par l’apposition de textes, par le transfert 
des pouvoirs inhérents à ces textes, de ceux mis en œuvre dans 
la méditation des moines officiants et de ceux déjà présents dans 
la statue principale, voire par l’équivalent d’une ordination : le 
rituel de l’« ouverture des yeux » y est mis en scène de manière 
à souligner qu’il s’agit d’une métaphore de l’Éveil ; la statue y 
est conduite par une formation reproduisant les étapes de la 
progression de Siddhârta Gautama vers la Bodhi (ou Eveil spirituel 
qui souligne comment ce prince ascète est parvenu seul à la 
connaissance juste). 

Nous voici donc au cœur de pratiques cultuelles et artistiques.
Au Ve siècle, le bouddhisme se développe dans les régions 
continentales.  De nombreux missionnaires bouddhistes érudits et 
des professeurs venus de l’Inde y étaient en résidence, travaillant 
sous la protection royale.  On peut déduire que le royaume de 
Champa comptait de grands monastères assortis de bibliothèques 
abritant un grand nombre de textes sacrés de l’Inde. Les temples 
consacrés aux divinités bouddhiques et hindoues suivaient les 
mêmes concepts architecturaux conformément à la tradition 
indienne.  Les sanctuaire (Kalan) étaient en général de forme 

cubique, posés sur une base surélevée, avec un toit à étages 
dont la structure et l’ornementation fortement symbolique 
rappelaient la montagne cosmique, le Meru, axe du monde. La 
demeure vénérée est gardée par des sentinelles redoutables, 
entourée de statues et ceinte d’édicules disposées de façon 
ordonnée pour abriter les statues des divinités des Orients ou 
des planètes. Des représentations d’êtres célestes, de danseurs et 
de musiciens divins, d’animaux mythologiques censés peuplés 
les différents niveaux de l’univers, faisaient partie intégrante de 
l’ensemble. Il ne reste malheureusement que de très rares traces 
matérielles de ces monastères et temples.  

Carte de l’ouvrage L’art de l’Asie du Sud-Est, Editions 
Citadelles & Mazenod, 1994.

Le royaume de Champa :
Les Cham ont imposé une culture dominante en Indochine, 
aux côtés de l’art Khmer. Le terme Cham désigne une série de 

Carte de l’ouvrage L’art de l’Asie du Sud-Est,
Editions Citadelles & Mazenod, 1994.

Champa

Fleuve Rouge, berceau de la 
civilisation du Vietnam

Culture de Dông Son développée entre le VIIe 
siècle ANE et le IIe siècle, Vietnam protohistorique

Ville de Hué

Dong Duong. Monastère bouddhique

Po Nagar, temple Cham dédié 
à la déesse Yan po Nagar

My Son. Temples dédiés à Shiva

Thâp Mam



petits états côtiers qui se sont développés au cours du premier 
millénaire le long des rivages du Centre Vietnam. Les populations 
établies exploitaient les étroites bandes de terres cultivables pour 
le riz. Ils tiraient également parti de leur proximité avec les côtes 
et les grandes routes commerciales qui reliaient la Chine et les 
îles du Sud-Est asiatique, ou menaient vers l’Ouest, à l’Inde et à la 
Méditerranée.  Ces états jouèrent un rôle de puissance dominante 
en Asie du Sud-Est.
Les souverains Cham dès la fin du IIe siècle avaient trouvé dans la 
culture indienne importée des éléments nouveaux leur permettant 
de formuler et d’affirmer leur identité nationale. Des facteurs 
témoignent de l’influence déterminante de l’Inde dès le Ve siècle 
: l’adoption du sanskrit, des éléments de la philosophie et du 
calendrier indiens, l’utilisation de la brique pour la construction des 
temples, l’emprunt de son iconographie religieuse.
Les archéologues émettent l’hypothèse du rôle important joué 
aussi par la Chine des Han (206 ANE-220) dans la formation de la 
civilisation Cham à ses débuts.

Déesse Yan po Nagar, fronton de la tour centrale du 
sanctuaire, temple Cham Po Nagar, Nha Trang, fin Xe siècle - 
début XIe siècle. 
« Durant des siècles, le pays Cham et ses rois ont honoré deux 
divinités shivaïtes dont les personnalités paraissent constituées 
d’emprunts au substrat local.  Le culte de la déesse du pays, Yang 
Pu Nagara est une manifestation des croyances cham en une 
déesse de la Terre ; le culte de Shiva, sous le nom de Bhadresvara 
avec ses variantes, place les rois du Champa sous la protection du 
monde céleste.  Bhadresvara est le dieu de la royauté, Bhagavati – 
Yang Pu Nagara – la déesse de la terre cham. Toutefois, lorsque la 
protection de la terre et de ses rois ne fut plus effective, ces cultes 
indissociables du pouvoir royal s’affaiblirent jusqu’à disparaître. 
» (Trésors d’art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe 
siècles. Catalogue réalisé sous la direction de Pierre Baptiste 
et Thierry Zéphir, 12 octobre 2005-9 janvier 2006, Paris, Musée 
Guimet, p.47.) 

Fondatrice légendaire du royaume de Champa, la déesse debout 
sur un buffle, a quatre bras et tient le vajra (symbole représentant 
l’indestructibilité et l’immuabilité), un lotus et un disque. Selon 
la légende, cette déesse vénérée comme la mère créatrice de la 
terre et des êtres vivants, a enseigné à son peuple l’agriculture, le 
tissage et d’autres savoirs essentiels. 
La famille traditionnelle cham était matrilocale et matrilinéaire. 
Le culte des esprits de la nature était très important, parce qu’on 
supposait que les âmes des ancêtres trouvaient la paix dans leur 
tombe seulement après sept ans de prières. La culture indienne 
des anciens Champa a laissé quelques influences et les rites dans 
les vieux temples chams honorent toujours les héros déifiés du 
passé.
Les Chams, en reconnaissance de ses bienfaits, ont érigé ce 

Déesse Yan po Nagar, fronton de la tour centrale du sanctuaire, 
temple Cham Po Nagar, Nha Trang, fin Xe siècle - début XIe siècle.



monument pour lui rendre hommage. 
Yan po Nagar restera la personnification de la Terre nourricière et 
continuera d’être honorée sous une forme « vietnamisée » jusqu’à 
l’époque moderne.

Po Nagar, temple Cham fondé avant 781, au bord de la rivière 
Nha Trang, principauté de Kauthara, l’actuelle Nha Trang 
(Vietnam). 
La restauration du temple de Po Nagar a été menée au début de 
1906, par l’archéologue et architecte français Henri Parmentier 
(1871-1949, Fr.) membre de l’Ecole française d’Extrême Orient. 

Musée de la Sculpture Cham, vue extérieure, dans la ville de Đa 
Nẵng – centre du Vietnam. 
Le musée consacré aux arts du Champa fut nommé à l’origine 
Musée Henri-Parmentier, du nom de son créateur qui a dessiné 
les plans de l’édifice dès 1915 et imaginé les espaces intérieurs 
présentant les collections des sites tels que le sanctuaire de Mỹ 

Sơn, de Trà Kiệu, de Đồng Dương, Tháp Mẫm, de Quang Tri, de 
Quảng Ngãi, de Bình Định et de Kon Tum. 
Il sera rebaptisé Musée de la Sculpture Cham, en 1954. 

Monastère bouddhique de Đồng Dương (Quang Nam) lors du 
chantier de fouilles d’Henri Parmentier (debout à gauche) et 

Po Nagar, 
temple Cham 
fondé avant 

781, au bord de 
la rivière Nha 

Trang, 
principauté de 

Kauthara, 
l’actuelle Nha 

Trang 
(Vietnam).  

Da Nang

Musée de la Sculpture Cham (initialement appelé Musée Henri- 
Parmentier), vue extérieure, Đa Nẵng (près de la rivière Han). 

Edifié selon les plans d’Henri Parmentier dès 1915 et ouvert en 1919.

Monastère bouddhique de Đồng Dương 
(Quang Nam) lors du chantier de 

fouilles d’Henri Parmentier (debout à 
gauche) et de Charles Carpeaux, en 

1902 (photothèque EFEO, PAR00952, 
cliché H. Parmentier).



de Charles Carpeaux, en 1902 (photothèque EFEO, PAR00952, 
cliché H. Parmentier).
Dès le XIXe siècle, des découvertes et sauvegardes de l’architecture 
et de la statuaire ancienne sont menées par l’Ecole française 
d’Extrême-Orient. Henri Parmentier va déployer une mission 
archéologique en Indochine et rejoindra l’EFEO en 1900. Son rôle 
est « de travailler à l’exploration archéologique et philologique 

de la presqu’île indochinoise, de favoriser par tous les moyens la 
connaissance de son histoire, de ses monuments, de ses idiomes ». 
(Trésors d’art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siècles. 
Catalogue réalisé sous la direction de Pierre Baptiste et Thierry 
Zéphir, 12 octobre 2005-9 janvier 2006, Paris, Musée Guimet, p.3.) 

Le temple de Đồng Dương (près de My Son, dans l’ancienne 
province d’Amaravati), IXe siècle, Vietnam, photographie c. 
1942. 
Ce grand monastère a été fondé en 875 par le souverain le plus 

puissant d’Indrapura, Indravarman II, fervent défenseur du 
bouddhisme au Champa (près de My Son).  L’organisation 
spatiale des complexes bouddhiques de cette période, indique 
que l’objet de la vénération était une triade, constituée du 
Bouddha, de Lokesvara ou Seigneur du monde, et d’une déesse 
jouant le rôle d’épouse de ce dernier. Le roi Indravarman II 
consacre l’ensemble du site à Laksmindra-Lokesvara, son dieu 
personnel. Ce complexe architectural a dû être un des ensembles 
religieux les plus impressionnants de l’ancien Champa.  Il laissera 
de nombreuses traces tangibles de son influence dans les 
régions de l’Asie du Sud-Est gagnées à la foi bouddhique. Les 
vestiges archéologiques — en particulier des sculptures et des 
reliefs aujourd’hui conservés dans des musées — témoignent 
des riches croyances et cultures bouddhistes qui ont coexisté 
avec l’hindouisme à Champa. 

Plan du temple Đồng Dương - les formes brunes font référence 
à certaines traces existantes de la structure d’origine.

Le temple de Đồng Dương (près de My Son), 
IXe siècle, Vietnam, photographie c. 1942.

L’objet de la vénération était une triade, 
constituée du Bouddha, de Lokesvara ou 
Seigneur du monde, et d’une déesse jouant 
le rôle d’épouse de ce dernier. Le roi 
Indravarman II consacre l’ensemble du site à 
Laksmindra-Lokesvara, son dieu personnel.

Les croyances et cultures bouddhistes ont 
coexisté avec l’hindouisme à Champa.

Le temple de Đồng Dương (près de My Son), 
IXe siècle, Vietnam, photographie c. 1942.

Le vihara, logement 
des moines bouddhistes

Cour ouverte

Sanctuaire principal 
pour la divinité



Les chercheurs ont reconstruit le temple sur papier à partir de 
vieilles photos et de plans archéologiques. Les sanctuaires, de plans 
carrés et aux superstructures en faux étages, reprennent les mêmes 
conventions architecturales que les temples hindous. 
A l’origine, le temple se composait de trois enceintes (I, II, III) en 
brique dans un enceinte fortifiée : un vihara, un long couloir à 
colonnes et un sanctuaire principal. 
Le vihara constituait la première enceinte et était disposé dans une 
cour ouverte. 
La seconde enceinte consistait en une salle avec des piliers reliant 
le vihara au sanctuaire principal et à la tour centrale. À l’origine, la 
salle comportait des portes qui s’ouvraient à l’est et à l’ouest. Prêtres 
et moines utilisaient ce couloir pour les préparatifs cérémoniels, 
et il servait également d’espace pour la réalisation des rituels. Cet 
espace intermédiaire peut être interprété comme une préparation 
spirituelle des visiteurs à l’entrée du sanctuaire principal qui 
contient le sanctuaire pour la divinité.
Le troisième enclos du temple Đồng Dương abrite la zone 
principale du sanctuaire, qui consiste en une tour centrale entourée 

de neuf sanctuaires. Très peu de cette architecture subsiste. 
Cependant, certaines sculptures ont été retirées du temple avant 
la guerre du Vietnam qui a fait rage des années 1950 aux années 
1970, période durant laquelle une grande partie de la structure 
restante a été perdue. Ces vestiges sculpturaux, une sculpture 
grandeur nature du Bouddha et deux énormes piédestaux d’autel 
avec des reliefs narratifs, sont aujourd’hui conservés au musée 
voisin de la sculpture cham de Đa Nẵng.

Bouddha colossal, grès, IXe siècle, à l’origine dans la salle du 
temple de Laksmindra-Lokesvara, Dong Duong (province de 
Quang Nam).
La statue colossale de Bouddha assis en majesté sur un trône 
parmi les disciples, les moines et les fidèles en prière correspond 
au Bouddha historique. Le geste des mains posées sur les genoux 
constitue peut-être une variante du geste de la prise de la Terre à 
témoin, traduisant le moment ultime de la victoire, lorsque l’Eveil 
est enfin atteint. De part et d’autre, probablement deux figures 
de bodhisattva.  L’ornementation élaborée du piédestal atteste du 

Bouddha colossal, grès, IXe siècle, à l’origine 
dans la salle du temple de Laksmindra-
Lokesvara, Dong Duong, Quang Nam.

Bouddha avec de part et d’autre, 
probablement deux figures de 
bodhisattva ( bodhi : l’éveil – sattva : 
être; êtres humains ou divins qui ont 
atteint l’état d’éveil)

Le piédestal 
rectangulaire 
de l’autel du 

Bouddha, grès, 
trois sections 

(124 x 222 x 70 
cm), IXe siècle, 
provenant du 

temple de Đồng 
Dương, Đa 

Nẵng, Musée 
de sculpture 

Cham.



rôle important de son culte au sein du monastère.

Le piédestal rectangulaire de l’autel du Bouddha, grès, trois 
sections (222 x 124 cm x 70 cm), IXe siècle, provenant du 
temple de Đồng Dương, Đa Nẵng, Musée de sculpture Cham.
Il est sculpté de scènes narratives figurant les épisodes de la vie de 
Bouddha historique Sakyamuni. Chaque scène est encadrée par 
une bordure décorative.  De grands lions gardiens sont placés en 
alternance avec les niches carrées rythmant ce piédestal.

Tara (?), bronze incrusté d’or, d’argent, de pierres semi-
précieuses, 115 x 39,5 x 26 cm, fin IXe-début Xe siècle, Dong 
Duong (province de Quang Nam), Đa Nẵng, Musée de sculpture 
Cham. 
Ce chef-d’œuvre de l’art du bronze représentant la déesse que les 
fidèles connaissaient sous l’épithète générique de Bhagavati (la 
Bienheureuse) a été mis au jour en 1978 sur le site par un paysan 

cherchant à glaner quelques briques dans 
les ruines proches de la première enceinte 
du grand temple de Dong Duong.
Cette statue devait être vénérée dans une 
des tours située de part et d’autre de la tour 
principale.
Le visage hiératique, sévère aux yeux 
largement ouverts incrustés de pierres 
semi-précieuses, les larges sourcils jadis 
incrustés, la stylisation des oreilles et les 
proportions particulières du nez, sont 
caractéristiques de l’art du style Dong 
Duong. Sur le front, la cavité en losange 
où devait se loger une pierre précieuse, 
le troisième œil (?), de petites mèches géométriques donnent 
à la coiffure l’apparence d’un casque. Taille fine et haute, buste 
généreux, bras démesurément allongés.
Le costume apparaît d’une grande originalité : constitué de 
deux vêtements superposés, il se compose d’une longue jupe 
de forme traditionnelle, sur laquelle vient se draper une grande 
pièce d’étoffe creusée de magnifiques plis.
(Trésors d’art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siècles. 
Catalogue, pp.210-211.)

Les temples Cham de My Son (groupes B, C, D). L’édifice au 
premier plan (C1) date du VIIIe siècle, il était dédié à Shiva.
L’influence religieuse la plus déterminante observée est celle du 
Sivaïsme.
Shiva était prédominant parmi les dieux indiens au Champa que 
certains considéraient comme la divinité tutélaire des capitales 
et des royaumes chams. Il était représenté à la fois sous une 
forme anthropomorphe et sous celle, symbolique, du linga. Le 

Tara (?), bronze incrusté d’or, 
d’argent, de pierres semi-

précieuses, 115 x 39,5 x 26 cm, 
fin IXe-début Xe siècle, Dong 
Duong (province de Quang 
Nam), Đa Nẵng, Musée de 

sculpture Cham.

Tara (?), bronze incrusté d’or, 
d’argent, de pierres semi-

précieuses, 115 x 39,5 x 26 cm, 
fin IXe-début Xe siècle, Dong 
Duong (province de Quang 
Nam), Đa Nẵng, Musée de 

sculpture Cham.



plus ancien linga connu fut institué par le roi Bhadravarman Ier vers 
la fin du IVe siècle et installé dans un temple de My Son.

Lingam, Xe siècle, près du temple « B4 » du sanctuaire de My 
Son. 
Le lingam ou linga (en sanskrit, « signe ») est un objet dans lequel 

Shiva est présent. Quand on l’y invoque, il est conçu comme 
un pratika (symbole de dévotion). Dressé, souvent d’apparence 
phallique, il est une représentation classique, dite aniconique, de 
Shiva en tant que Brahman (« Absolu, Âme universelle »). 
On peut voir dans le succès du sivaïsme (religion élue du 
Champa) et du culte du linga un lien entre les deux conceptions 
du sacré : non seulement le linga perpétue le génie du Sol mais 
l’eau lustrale qui lui est offert aboutit à la cuve à ablution (yoni). 
Autrement dit, elle lubrifie le sol. Cette terre nourricière où le 
village a élu domicile est gardée selon les croyances anciennes 
par un protecteur, le dieu ou l’esprit du Sol, à qui ils rendent 
un culte. Il s’inscrit dans de nombreuses croyances populaires 
telles que le culte de la nature, les dieux humains, les divinités 
animales, le culte des ancêtres et du génie tutélaire des villages, 
…
Et la manifestation de la matrilinéarité (ou primauté du droit 
maternel) en religion et politique, va unifier les groupes de 
cultures dominantes tel le royaume champa. Cela se manifeste 
par l’importance capitale de Po Nagar « la déesse du Pays ». 
Les Cham occupaient la plus grande partie des côtes du centre 
du Vietnam, du Ve au XVe siècle (absorption totale en 1471 par 
la poussée vers le Sud des Vietnamiens. Si le Champa continue 
d’exister, il ne sera plus jamais puissant pour vraiment affronter et 
mettre en danger le pouvoir vietnamien. Les Cham ont essaimé 
dans le delta du Mékong et au Cambodge, où leurs soieries ont 
acquis une grande réputation, mais cet artisanat a été anéanti par 
les Khmers.)

Habillage sculpté du piédestal de My Son E1, détail : divinités 
atlantes en attitude de vol, grès, 55 x 270 x 332 cm, VIIe 
siècle, Đa Nẵng, Musée de sculpture Cham.
Les temples de My Son furent édifiés à différentes époques et 

Les temples 
Cham de My Son 
(groupes B, C, D). 

L’édifice au 
premier plan (C1) 

date du VIIIe 
siècle, il était 
dédié à Shiva.

Lingam ou linga (en sanskrit लिङं्ग « signe »),
 Xe siècle, près du temple « B4 » 

du sanctuaire de My Son. 



durant plusieurs siècles.  La plus ancienne inscription retrouvée 
sur le site remonte au IVe siècle, peut-être correspond-t-elle à la 
date de fondation du site sacré mentionnant l’intention du roi 
d’attribuer les terres circonscrites entre différentes montagnes, au 
pied du mont sacré Mahaparvata situé au Sud, au dieu Bhadresvara 
(ou Shiva), ce dernier apparaissant dès lors comme la divinité 
principale de cet ensemble.
De toutes les tours de My Son, celles du groupe E sont considérées 
comme les plus anciennes.
Ce piédestal pourrait supporter une structure architecturale au sein 
de laquelle était placé un linga. 

Soubassement du piédestal de My Son E1, grès, détail : un 
flutiste jouant et un ascète tenant un fouet et donnant des 
explications à un disciple.
L’adoption des grandes religions de l’Inde entraine le 
développement d’un art architectural et sculptural générateur 
de grands complexes sacrés. De nombreuses statues de cultes 
personnifient et gardent les sanctuaires.  Elles sont dispensatrices 

privilégiées de bienfaits auprès des fidèles, et témoignent 
d’une grande tradition dans leur exécution. A côté des statues 
principales, l’art cham a livré une grande quantité de sculptures 
participant au décor des monuments. Des gardiens de portes 
monumentaux, des pièces de décor architectural (bas ou hauts-
reliefs disposés en frise et ornant les soubassements ou les 
parties hautes des édifices, des antéfixes, ou encore des linteaux, 
des tympans et autres pièces ornementales).
 
Guerrier en vol (élément de décor architectural), My Son, tour-
sanctuaire C1 (?), (province de Quang Nam), grès, 45 x 45 x 26 
cm, Xe siècle, Đa Nẵng, Musée de sculpture Cham.
Probablement placé dans les parties hautes de l’édifice qu’il 
décorait, les jambes repliées sous le corps et rejetées vers l’arrière. 
Prenant part à quelque combat céleste, il évoque peut-être les 
armées divines ou les luttes auxquelles se livrent les turbulentes 
divinités de l’atmosphère, tels les marut, associées aux vents, 
à la pluie, à l’orage, à l’éclair qui jaillit lorsque leurs armes 
s’entrechoquent.

Habillage sculpté du piédestal de My Son E1, détail : divinités atlantes en attitude de vol, 
grès, 55 x 270 x 332 cm, VIIe siècle, Đa Nẵng, Musée de sculpture Cham.

Soubassement du piédestal de My Son E1, grès, détail : un flutiste jouant 
et un ascète tenant un fouet et donnant des explications à un disciple.



Ce guerrier armé d’une épée et d’un bouclier, porte un ensemble 
de bijoux – diadème bas à petits fleurons, pendants d’oreilles et 
un costume drapé court à poche latérale.  Sa coiffure consiste en 
un gros chignon sphérique porté bas à l’arrière du crâne (coiffure 
souvent représentée à partir du Xe siècle). (Trésors d’art du Vietnam, 
les sculptures du Champa Ve-XVe siècles. Catalogue, p.265.)

Shiva dansant, tympan, tour-sanctuaire C1 My Son (province 
de Quang Nam), grès, 143 x 170 x 23 cm, c. VIIIe siècle, 
vestiges conservés à My Son. 
Comme en Inde et dans les autres pays indianisés d’Asie du Sud-
Est, les danseurs et danseuses étaient attachés aux complexes 
religieux et y exerçaient leur art à la gloire des dieux. Qu’il 
s’agisse des danses rituelles qui se déroulaient dans l’enceinte 
des temples et dont le souvenir est évoqué dans l’art cham 
par de nombreuses sculptures ou de celles qu’exécutaient les 
divinités elles-mêmes, le nrtta/nrtya (danse, pantomime) a 
joué un rôle considérable dans la culture religieuse du Champa 
ancien. Il est difficile de préciser le symbolisme exact des 
représentations de Shiva dansant (108 modes de danses peuvent 
être exécutés par Shiva). D’une façon générale, la danse violente 
de Shiva est d’abord associée à l’idée de la destruction.  
Sur ce tympan, l’absence de démon sous les pieds de Shiva, 
semble indiquer que le sculpteur a voulu représenter un autre 
mode de danse.  Peut-être la « danse du crépuscule ».
La composition s’organise autour de Shiva ayant probablement 
10 bras (partie centrale fort abimée) placé sur un piédestal 
sous lequel apparait le taureau couché Nandin (« l’Heureux 
», « le réjoui ») à la fois la monture de Shiva, son emblème et 
Shiva lui-même, celui de droite, peut-être le donateur dont 
les mains exécutent le geste d’offrande. Il est accompagné de 
musiciens (flutiste, joueur de tambour) et l’ascète squelettique 
accompagnant sa propre danse d’un petit tambourin en forme 
de sablier.  A droite figure le jeune garçon, l’un des enfants du 
couple divin, représenté nu et portant sa coiffure caractéristique 
à trois mèches.  Parvati (« la fille de la montagne »), l’épouse de 
Shiva. La partie supérieure du tympan est occupée par des nuées 
au sein desquelles apparaissent d’autres divinités. 
(Trésors d’art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siècles. 

Guerrier en vol (élément de décor architectural), 
My Son, tour-sanctuaire C1 (?), (province de 
Quang Nam), grès, 45 x 45 x 26 cm, Xe siècle,

 Đa Nẵng, Musée de sculpture Cham.

Shiva dansant, tympan, tour-sanctuaire C1 My Son 
(province de Quang Nam), grès, 143 x 170 x 23 cm, 

c. VIIIe siècle, vestiges conservés à My Son.



Catalogue pp.187-188.)

Shiva dansant, tympan, tour-sanctuaire H1 My Son (province de 
Quang Nam), grès, 177 x 123 x 28 cm, fin XIIe-début XIIIe siècle, 
vestiges conservés à My Son.
Ce tympan sculpté dans des grès de nature différente appartenait 
à la tour-sanctuaire principale et prenait place au-dessus de 
la porte d’entrée, à l’Est. Sa ligne en ogive est caractéristique 
des changements intervenus dans la forme des tympans 
(précédemment en demi-cercle, cette forme ogivale va doucement 
acquérir une ligne plus élancée). Le dieu occupant toute la 
hauteur du tympan est probablement Shiva, identifiable au 
rosaire (aksamala) tenu dans la deuxième main droite, le cordon 
brahmanique en forme de naga (le serpent) et le fait que le dieu 
soit représenté en attitude de danse sur une fleur de lotus à deux 
rangs de pétales. Il semble esquisser le geste de sauvegarde 
(abhayamudra) de la main antérieure droite. Le geste exécuté par 
les deux mains postérieures, placées au-dessus de la tête, se révèle 
spécifique de l’art cham à partir du XIIe siècle et demeure obscur. 
De part et d’autre de Shiva, deux orants agenouillés tiennent 
chacun un lotus en bouton dans leurs mains jointes en attitude 
d’hommage (anjali).  Ils sont placés sur des makara qui, eux-mêmes 
maintiennent des fleurs semblables dans leur trompe dressée. 
Les mèches miniatures torsadées soulignent les yeux et la gueule 
ouverte des makara appartient au répertoire décoratif du style de 
Thap Mâm. 
L’intérêt de cette pièce tient dans les influences khmères très nettes 
qu’elle expose : le visage de Shiva (contour géométrique, bouche 
large, yeux clos), les proportions amples de son corps, ses parure 
(diadème et boucles d’oreilles).  Ce qui témoignent des contacts 
très nombreux entre le Cambodge et le Champa.
(Trésors d’art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siècles. Catalogue, p.301.)

Dragon-makara, figure d’échiffre, Thap Mâm (province de 
Binh Dinh), grès 114 x 56 x 90 cm, ca. XIIe-XIIIe siècles, Paris, 
Musée national des Arts asiatique-Guimet. 
Grande originalité de certaines pièces du bestiaire imaginaire de 
Thap Mâm, comme la posture de ce dragon-makara, incomplète, 
ne semble pas trouver son origine dans le répertoire traditionnel 
du Champa. Il relève plutôt d’un type de figure d’échiffres (ou de 
soutènement) sino-vietnamiennes dont on trouve des exemples 
assez proches dans certaines pagodes du Nord du pays, dans 
la banlieue de Hanoi, Chua, ...  Ce dragon est issu de l’union de 
différents animaux : la tête tient du makara - animal aquatique du 
bestiaire mythologique de l’Inde - dont elle présente la gueule 
allongée munie de dents acérées, de l’éléphant dont elle possède 
les défenses et peut-être la trompe enroulée et du lion. Les 
oreilles en cornet, allongées, la petite barbiche en pointe sous le 
menton, achèvent de rendre ce fascinant animal aussi hybride 
qu’étrange. 
(Trésors d’art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siècles. Catalogue, p.307.)

Dragon-makara, figure d’échiffre, Thap Mâm 
(province de Binh Dinh), grès 114 x 56 x 90 cm, 

c. XIIe-XIIIe siècles, Paris, Musée national 
des Arts asiatique-Guimet. 



Shiva dansant, élément de décor architectural (antéfixe ?), Thap 
Mâm (province de Binh Dinh), grès 123 x 71 x 32 cm, c. XIIe-
XIIIe siècles, Đa Nẵng, Musée de sculpture Cham.
Shiva est identifiable grâce au troisième œil frontal, au croissant 
de lune ornant la coiffure et au trident (trisula) tenu dans la main 
gauche. Et de l’autre l’épée (khadga), attribut possible pour Shiva. 
Les bras postérieurs sont levés au-dessus de la tête et les mains 
jointes. Le mudra effectué par les deux mains réunies – auriculaires 
et annulaires entrelacés, majeurs tendus et joins par la pointe, 
index fléchis et joints par la pointe également, pouces masqués 
par les autres doigts – apparaît de manière récurrente dans des 
représentations de dieux ou de déesses très importants. Cette 
mudra évoque le geste d’hommage (« anjali ») suprême, mains 
jointes au-dessus de la tête, paumes plaquées l’une sur l’autre. La 
position des jambes pourrait correspondre à l’une des six postures 
de danse spécifiquement réservées aux personnages masculins. 
La raideur des bras relève d’une stylisation propre aux images 
à bras multiples à partir du XIe siècle. Le modelé doux et allusif, 
ainsi que le visage ovale à l’expression impassible et sereine, 

participent de l’idéalisation des formes propre au style de Thap 
Mâm. Le costume est un drapé court étroitement assujetti 
sur les cuisses et rehaussé de motifs sans doute brodés, et 
maintenu à la taille par une très riche ceinture de passementerie 
à plusieurs épaisseurs, complétée d’éléments orfévrés : anses 
et pendeloques de perles. L’une des extrémités pend librement 
entre les jambes, à l’avant, et se recourbe en pointe.
(Trésors d’art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe 
siècles. Catalogue, p.318.) 

Tympan avec Shiva dansant, grès, 100 x 145 x 25 cm, début Xe 
siècle, Phong Lê (province de Đa Nẵng), Đa Nẵng, Musée de 
sculpture Cham.
Ce tympan à la forme de demi-lune grossièrement taillée s’inscrit 
dans une tradition ancienne. Bien au centre de la lunette, Shiva, 
en attitude de dance, reconnaissable au croissant de lune dans le 
chignon d’ascète en couronne. La dynamique de la pose rappelle 
des exemples très comparables en Inde.  Muni de seize bras dont 

Shiva dansant, élément de décor architectural (antéfixe ?), 
Thap Mâm (province de Binh Dinh), grès 123 x 71 x 32 cm, 
c. XIIe – XIIIe siècles, Đa Nẵng, Musée de sculpture Cham.

Tympan avec Shiva 
dansant, grès, 100 x 
145 x 25 cm, début 
Xe siècle, Phong Lê, 

(province de Đa 
Nẵng), Đa Nẵng, 

Musée de sculpture 
Cham.



le mouvement en éventail renforce l’attitude dansante du dieu, il 
effectue le même geste de toutes ses mains, à l’exception de celle 
posée sur la hanche. Les petits personnages figurés à ses pieds : 
joueurs de harpe et de tambour accompagnent la danse divine. A 
l’arrière-plan, en attitude de dévotion, des naga et des nagini au 
corps serpentiforme marqué d’écailles. Leur dévotion recueillie 
contribue pour beaucoup au charme de cette œuvre. 
(Trésors d’art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siècles. 
Catalogue, p.237.)

Visnu Ananta çayin et Naissance de Brahma, à chaque extrémité 
Garuda maîtrisant le Naga, fronton linteau de My-Son, grès, 
VIIe siècle.
Avec la danse de Shiva, la naissance de Brahma (dieu créateur de la 
matière et de l’univers qui naît d’une fleur de lotus émergeant du 
nombril de Visnu) témoigne de l’intégration de la culture indienne 
au génie propre aux Cham. 
Visnu est en médiation couché sur le corps de Ananta (le serpent 

d’éternité, cobra polycéphale – base sur laquelle repose le 
cosmos ou la terre).
Visnu est le dieu conservateur de l’univers. Dans son rêve il 
prépare un nouveau cycle de vie. A son réveil, un lotus émerge 
de son nombril d’où sort Brahma pour créer un nouvel univers. 
Visnu (le protecteur) est le 2e dieu de la trimourti (trinité 
hindoue) qui incarne le cycle de manifestation, de conservation 
et de dissolution de l’univers), avec Brahma (le créateur) et Shiva 
(le destructeur).

Visnu sur sa monture Garuda (Visnu Garudasana), Ngu Hanh 
Son, « Montagnes de Marbre » (province de Quang Nam 
(?), grès, 58 x 39 x 22 cm, c. début IXe siècle, Paris, Musée 
national des Arts asiatiques-Guimet. 
Visnu assis à califourchon sur sa monture Garuda (oiseau 
mythique à tête de rapace et corps humain) figuré ailes 
déployées, un genou en terre, l’autre relevé (dérivé de modèles 
indiens attribuables vers le VIIe-VIIIe siècles).  Cette sculpture 

Visnu Ananta çayin et Naissance de Brahma, à chaque extrémité Garuda maîtrisant le Naga, 
fronton linteau de My-Son, grès, VIIe siècle.

Visnu sur sa monture Garuda (Visnu Garudasana), 
Ngu Hanh Son, « Montagnes de Marbre » 

(province de Quang Nam (?), grès, 58 x 39 x 22 cm, 
c. début IXe siècle, Paris, Musée national 

des Arts asiatiques-Guimet.



assez hiératique appartient à la fin du style de My Son E1, dans la 
première moitié du IXe siècle, sa polychromie plus tardive est du 
XXe siècle.
Garuda tient dans ses mains les jambes de Visnu. Le dieu est doté 
de quatre bras et vêtu d’un simple pagne s’arrêtant au-dessus 
des genoux.  Il a pour toute parure une mitre octogonale galbée, 
soulignée au-dessus du front d’un étroit diadème à fleurons, 
et des boucles d’oreilles. Il tient un de ses attributs fétiches, la 
conque (sankha), une boule représentant probablement la terre 
(bhumi) dans sa main antérieure droite. Les deux autres attributs 
aujourd’hui disparus étaient le disque (cakra) et la massue (gada) – 
dont la partie inférieure reste visible le long de sa jambe gauche.
(Trésors d’art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siècles. 
Catalogue, p.198.)

Shiva, grès, traces de polychromie, 154 x 105 x 56 cm, XIe siècle, 
Vietnam, Temple des Tours d’argent ou Thap Banh It (Province 
de Binh Dinh), Collection Asie du Sud-Est, Paris, Musée national 
des Arts asiatiques-Guimet. 

Ce chef-d’œuvre sculpté d’une qualité exceptionnelle 
représente Shiva à dix bras, identifiable à son troisième œil 
frontal, au croissant de lune piqué dans son chignon d’ascète, 
au cordon brahmanique en forme de serpent sur la poitrine, et 
à la coupe crânienne (kapala) qu’il tient dans l’une de ses mains. 
Le buste et la tête bénéficient d’un art du modelé d’une grande 
sensibilité.
« Le bienfaisant, celui qui porte bonheur », un des dieux les plus 
vénérés de l’hindouisme, Shiva est le dieu de la fin des temps, le 
pendant de Rudra (dieu destructeur). Il est assis en demi-lotus 
(ardha patmasana) sur un socle lotiforme et adossé à une haute 
stèle de forme ogivale dont la face postérieure est ornée de 
moulures. Le buste bien droit, muni de 10 bras fragmentaires, 
il est vêtu d’un pagne court richement orné de bandes 
décoratives très finement sculptées de rinceaux de feuillages et 
de frises de perles à la manière de broderie. Le pan médian traité 
avec emphase, retombe en cascade sur les pieds, étageant ses 
superpositions de textiles et de broderies.
Très sobre et élégant, le collier (hara) réunit de simples perles de 
tailles différentes, comme le diadème. C’est un serpent (naga) 
qui constitue le cordon brahmanique. 
Le dieu s’inscrit dans un triangle, comme souvent dans la 
statuaire des époques tardives de l’art du Champa (zone 
centrale du Viêt-Nam moderne). La cambrure du corps, ainsi que 
les yeux aux paupières inférieures horizontales et le traitement 
de la chevelure sont typiques de l’art du royaume des Cham. 
Le vêtement (sampot), gravé de motifs en crosse, est bordé de 
pendeloques arrondies il est, avec la parure d’une exécution 
minutieuse, caractéristique du style du Thap Mam. Bien que le 
modelé soit d’une grande souplesse, la froideur de la stylisation 
et la simplicité de la solution adoptée pour ajouter les bras 
annexes qui paraissent collés artificiellement dans le dos, sont 

Shiva, grès, traces de polychromie, 154 x 105 x 56 cm, 
XIe siècle, Temple des Tours d’argent ou Thap Banh It 
(Province de Binh Dinh), Collection Asie du Sud-Est, 
Paris, Musée national des Arts asiatiques-Guimet. 



des composantes de cet art. Ce Shiva se trouvait à l’origine dans 
un kalan (ou tour sanctuaire) haut de 25 mètres. La plupart des 
images humaines du Champa sont hindoues, celle-ci se situe à la 
jonction du style de My So’n A1, qui fut un âge d’or de l’architecture 
et de la sculpture de ce royaume, et de celui de Thap Mam. 
C’est dans la région du Binh Dinh que ce dernier style est le plus 
abondamment représenté, il témoigne du développement d’un art 
original quoiqu’encore largement influencé par la tradition khmère 
contemporaine. 
(Site du Musée Guimet, et Trésors d’art du Vietnam, les sculptures du 
Champa Ve-XVe siècles. Catalogue, p.293.)

Temple de Thap Banh It, province de Binh Dinh, XIe siècle, 
édifice Sud, angle Nord-Est face est.
Bâtiment couvert d’un toit voûté en encorbellement offrant 
l’aspect d’une « selle de cheval », à la manière des toitures de 
chaume de l’Asie du Sud-Est.
Même si les Cham ont vécu au pied de la montagne, ils utilisaient 

le grès avec parcimonie pour la statuaire et les décors, demeurant 
fidèle à la brique maçonnée au mortier pour le reste. 
Dans la conception hindoue, le temple (kalan) est la demeure 
du dieu. La divinité y réside sous la forme d’une statue. Les 
fidèles ne s’y réunissaient pas : seuls les brahmanes ayant reçu 
les enseignements nécessaires accèdent à l’intérieur du temple 
pour y pratiquer les rites.  Les divinités hindoues sont censées 
résider sur le mont Meru, au centre de l’univers.  Donc, le temple 
qui est leur demeure sur terre apparait comme un mont Meru 
en miniature et obéit à des normes strictes en rapport avec cette 
conception symbolique du monde. L’entrée principale orientée 
vers le soleil levant, source de vie. Le sanctuaire est construit sur 
un monticule ou une terrasse.  Le piédestal de la divinité est placé 
au centre de la cella de plan carrée. Des murs extérieurs, enserrant 
la cella et le vestibule, apparaissent comme une structure à 
plusieurs niveaux.

Linga, Tra Kieu (province de Quang Nam), grès, 85 x 27,5 x 
27,5 cm, Xe siècle, Đa Nẵng, Musée de sculpture Cham.

Temple de Thap Banh It, 
province de Binh Dinh, 
XIe siècle, édifice Sud, 

angle Nord-Est face est.

Linga, Tra Kieu (province de Quang Nam), 
grès, 85 x 27,5 x 27,5 cm, Xe siècle, 
Đa Nẵng, Musée de sculpture Cham.



L’allusion à la nature infinie de Shiva « qui n’a ni commencement ni 
fin » fait sans doute directement référence au mythe de « l’origine 
du linga » si cher aux shivaïtes. Axe cosmique, pilier de l’univers, le 
linga est aussi le phallus de Shiva, symbole de sa puissance vitale et 
créatrice. Le pilier en tant que colonne de feu contient en lui-même 
les trois divinités.  Brahma le créateur occupe la partie inférieure 
du linga, cachée sous terre. De section carrée, elle symbolise le 
principe neutre. Visnu, le préservateur, occupe la partie centrale 
de section octogonale, masquée par le piédestal.  Elle symbolise 
le principe féminin : le piédestal yoni).  Au sommet, Rudra, le 
destructeur, la nature sauvage, symbolise le principe masculin. 
De section circulaire, c’est la seule partie visible du linga lorsque 
celui-ci est inséré dans le piédestal. Au sommet du filet, présence 
d’un petit fleuron flamboyant qui rappelle peut-être la colonne de 
feu, mais pourrait aussi apparaître comme la version stylisée du 
chignon d’ascète de Shiva émergeant de son propre linga. 
(Trésors d’art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siècles. 
Catalogue, p.270.)

Anonyme, Dégagement de la cuve à ablution et du linga, 
(fouilles 1928, My Son, tour B1), H. 120 cm, grès, VIIIe 
-Xe siècle, photographie, Paris, Musée national des Arts 
asiatiques-Guimet.
Le linga est encastré au niveau de sa base dans une cuve à 
ablutions, disposant d’un canal d’écoulement, sous la forme 
abstraite du yoni. L’ensemble linga-yoni représente un symbole 
de la masculinité et de la féminité, autrement dit de l’énergie 
créatrice. Le bassin carré représente donc la terre qui doit être 
fécondée par le linga. Cette cuve sert à recueillir les cinq nectars 
– lait, yaourt, beurre, miel et sucre – versés au sommet du linga 
au cours de la cérémonie cultuelle et qui s’écoulent ensuite par le 
bec latéral. 
Symbole de fertilité, le linga possède également une autre 
signification, celle de « pilier du monde » étayant le cosmos. 
Comme ce pilier est identifié au mont Meru, la montagne 
cosmique, tout sommet peut aussi être considéré comme un 
linga naturel.
D’un côté le linga, image de la puissance naturelle procréatrice, 
représente Shiva en tant qu’énergie cosmique et créateur 
du monde.  De l’autre, ce cylindre de pierre dressé telle une 
colonne et doté d’un sommet arrondi est le symbole de la forme 
suprême et non représentable de Shiva, le symbole de la nature 
indifférenciée, absolue, subtile du dieu.
Le roi acquérait cette force par l’érection d’un linga, signe 
visible de la fusion de son essence subtile avec celle du dieu. 
Là résidaient pour lui la victoire sur le caractère éphémère de 
l’existence humaine et la garantie d’une immortalité divine. 
(Trésors d’art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siècles, 
p.93.)

Anonyme, 
Dégagement de la 
cuve à ablution et 
du linga (fouilles 
1928), H. 120 cm, 

grès, VIIIe-Xe siècle, 
photographie, Paris, 
Musée national des 

Arts asiatiques-
Guimet.



Etui couvre linga (kosa), alliage d’or et d’argent (tête), argent 
(étui), 25 x 19 x 25 cm, c. VIIIe siècle, Paris, Musée national des 
Arts asiatiques-Guimet. / Linga, Thap Banh It « Tours d’argent 
», or, argent, 27 x 24 x 21,5 cm, XIe siècle, Paris, Musée national 
des Arts asiatiques-Guimet.
Comme nous l’apprend l’abondante épigraphie locale, linga et kosa 
revêtaient une signification essentielle au Champa. Fondations 
royales, ils étaient une composante indispensable des rituels 
devant assurer le bien-être du pays et de la continuité de la 
dynastie régnante. Linga et Kosa sont liés au culte préhistorique 
des pierres naturelles en forme de colonnes, symbole de fécondité, 
au culte des ancêtres, à la divinité protectrice des villes et des 
campagnes, à la théologie shivaïte et aux rituels royaux indiens. 
(Trésors d’art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siècles. 
Catalogue, p.88.)
Tête à la forme de Shiva réalisée au repoussé. Visage : de fines 
lignes d’incisions rehaussent les yeux, la moustache et les tresses 
du chignon d’ascète formant couronne qui s’étale en pyramide sur 

le sommet du crâne. L’intérêt exceptionnel de cette œuvre réside, 
par ailleurs, dans la conservation de parures mobiles : les boucles 
d’oreilles en forme de volatile, et le collier pectoral dans lequel 
apparait encore un rubis. (Trésors d’art du Vietnam, les sculptures 
du Champa Ve-XVe siècles. Catalogue, p.190.)

Des images de bodhisattva (ou êtres doués d’Eveil) incarnaient 
le principe de l’Universelle Compassion qui est un trait principal 
du bouddhisme du Mahayana (dont la grande époque 
d’expansion en Asie du Sud-Est date du VIIe siècle). Apparaissent 
dans les sites cham les premières représentations connues 
figurant Avalokitésvara. Icône la plus populaire du bouddhisme 
mahayana, cette divinité dynamique et puissante est seigneur 
magnanime qui veille sur le monde ici et maintenant – le trait 
dominant du bouddhisme Cham. Partageant avec Shiva, le dieu 
national, le privilège d’une double nature, ascétique et divine, le 
nouveau sauveur aura peut-être fait franchir au bouddhisme une 
étape de plus sur la voie du sivaïsme, la religion dominante. Alors 
qu’on louait Shiva pour ses pouvoirs dévastateurs et sa victoire, 
Bouddha et Lokesvara symbolisaient la bienveillance et la paix.

Etui couvre linga (kosa), alliage d’or et d’argent (tête), 
argent (étui), 25 x 19 x 25 cm, c. VIIIe siècle, Paris, 

Musée national des Arts asiatiques-Guimet.

Linga, Thap Banh It « Tours d’argent », or, argent, 
27 x 24 x 21,5 cm, XIe siècle, Paris, Musée 

national des Arts asiatiques-Guimet.

Bodhisattva Avalokiteshvara, grès, 
188 x 49 x 29 cm, VIIe siècle, époque 
préangkorienne, style du Phnom Da, 
Vietnam, Tan Long (Province de Soc 

Trang), Paris, Musée national 
des Arts asiatiques-Guimet.

(Le mot « Avalokiteśvara » vient du sanskrit ava, de haut en bas ; lokita, 
racine lok, voir, regarder ; īśvara, seigneur, maître, donc « Seigneur qui 
regarde d’en haut », sous-entendu « avec commisération » ou 
compassion ; il est appelé aussi Lokeśvara (loka, monde visible, īśvara).)

Amitabha, « Bouddha de 
l’Ouest », visible dans sa couronne



Bodhisattva Avalokitésvara, grès, 188 x 49 x 29 cm, VIIe siècle, 
époque préangkorienne, style du Phnom Da, Vietnam, Tan 
Long (Province de Soc Trang), Paris, Musée national des Arts 
asiatiques-Guimet.
Avalokitésvara, le bodhisattva de la compassion, est identifiable 
grâce au petit « Bouddha de l’Ouest », Amitabha, visible dans 
sa couronne. Son front est paré d’un diadème quelque peu 
inhabituel qui pourrait relever d’influences étrangères. Par sa 
position légèrement déhanchée, et son modelé subtil et doux, 
cette œuvre est caractéristique de l’art du Phnom Da. Le visage 
présente un nez long, fin et légèrement aquilin la chevelure est 
traitée en mèches calamistrées tombant en cascade dans le dos. 
Le vêtement est une simple dhoti au plissé rayonnant.
(Le mot « Avalokiteśvara » vient du sanskrit ava, de haut en 
bas ; lokita, racine lok, voir, regarder ; īśvara, seigneur, maître, 
donc « Seigneur qui regarde d’en haut », sous-entendu « avec 
commisération » ou  « compassion » ; il est appelé aussi Lokeśvara 
(loka, monde visible, īśvara).)

Avalokitesvara, Dai Huu (province de Quang Binh), bronze, 
54 x 22 x 15,5 cm, c. Xe siècle, Ho Chi Minh-Ville, Musée 
d’Histoire du Vietnam.
Le site de Dai Huu est sans doute l’un des plus importants 
sanctuaires bouddhiques du Champa.  Cette sculpture en bronze 
provient d’un sanctuaire vietnamien où cette image faisait l’objet 
d’un culte, après avoir été laquée, dorée et enrichie d’ornements 
d’inspiration sino-vietnamienne (elle perdra sa patine). 
Avalokitesvara est dans un remarquable état de conservation 
: figure à quatre bras, richement parée (diadème, pendants 
d’oreille, collier, brassards, ceinture de torse, autant de parures 
dans lesquelles étaient enchâssées des pierres précieuses ou 
semi-précieuses). Reconnaissable au jina Amitabha dans son 
chignon d’acète devenu ici un véritable cylindre. Amitabha 
investi de la fonction de père spirituel et de force créatrice de 
Lokesvara (dont Avalokitesvara est l’émanation qui apparaît 
figuré à la manière d’un buddha en méditation mettant l’accent 
sur son ascension mystique). 
Il tient certains de ses attributs : le livre (pustaka) est sagesse 
et sagacité ; le rosaire (aksamala) est renonciation et ascétisme 

Avalokitesvara, Dai Huu (province de Quang Binh), 
bronze, 54 x 22 x 15,5 cm, c. Xe siècle, 

Ho Chi Minh-Ville, Musée d’Histoire du Vietnam.
Avalokitesvara, Hoai Nhon (province de Binh Dinh), 

bronze, 64 x 25 x 17 cm, VIII-IXe
 siècle, 

Ho Chi Minh-Ville, Musée d’Histoire du Vietnam.



; le lotus (padma) est le symbole de pureté et d’éveil spirituel, 
et le vase à eau (kamandalu ou « gourde » ou « cruche à eau 
de l’ascète ») symbole de l’eau qui entretient la vie et apporte 
longévité et prospérité. 

Avalokitesvara, Hoai Nhon (province de Binh Dinh), bronze, 
64 x 25 x 17 cm, VIII-IXe siècle, Ho Chi Minh-Ville, Musée 
d’Histoire du Vietnam.
Bodhisattva hiératique et austère évoquant le « seigneur du 
monde », « né d’une succession de Bouddha », « omniprésent 
et puissant résolu à guider le monde vers la délivrance » selon 
l’inscription. Cette pièce fut mise au jour fortuitement par un 
paysan dans un champ, au début des années 1960.
Il a revêtu un antariya orné de fines incisions, paré de pendants 
d’oreille, d’un diadème et d’une ceinture au traitement moins 
élaboré. Bien que proche du bodhisattva de Dai Huu par 
les proportions générales, le traitement stylisé du chignon 
en couronne et l’agencement du costume, il s’en distingue 
notamment par les attributs des mains supérieures : le livre 
et le rosaire sont inversés.  Et il est marqué du troisième œil. 
Cette œuvre d’une grande force apparaît bien éloignée des 
représentations plus élégantes du bodhisattva tributaires des 
influences javanaises. Parfaitement frontal, il ne présente pas 
ce déhanchement dont la pièce précédente est marquée.  Il 
apparaît comme la vision locale, de ce bodhisattva incarnant la 
Compassion infinie. (Trésors d’art du Vietnam, les sculptures du 
Champa Ve-XVe siècles. Catalogue, p.205.)

5/ TEMPS DE GUERRE
Marc Riboud (1923-2016, Fr.), Hué, Dans la rue principale de 
la citadelle, Sud Vietnam, photographie argentique, noir et 
blanc, 1968 © Marc Riboud / Fonds Marc Riboud au MNAAG.

Profondément touché par le drame vietnamien, Marc Riboud se 
rend près d’une dizaine de fois au Vietnam entre 1966 et 1976, 
s’arrêtant à Hanoi, à Saigon, dans la ville d’Hué bombardée, mais 
aussi sur les routes, dans les rizières comme dans les usines, dans 
les camps de réfugiés et de rééducation. 

Marc Riboud (1923-2016, Fr.), Hué, Dans la rue principale de la citadelle, Sud Vietnam, 
photographie argentique, noir et blanc, 1968 © Marc Riboud / Fonds Marc Riboud au MNAAG.

5/ TOURMENTES 
du XXe siècle

Raymond Depardon (1942, Fr.), 
photographie argentique noir et 

blanc, voyage au Vietnam en 1964 
(in Raymond Depardon, Adieu 

Saigon, Editions du Seuil, 2015).



Raymond Depardon (1942, Fr.), photographie argentique 
noir et blanc, voyage au Vietnam en 1964 (in Raymond 
Depardon, Adieu Saigon, Editions du Seuil, 2015).

Les temps de guerre succèdent à la période coloniale. En 1940, 
les Japonais pénétrèrent au Vietnam. Après la défaite japonaise, 
le 2 septembre 1945, Hồ Chí Minh proclama l’indépendance de 
la République Démocratique du Vietnam. Mais la France reprit 
pied en Indochine dès octobre 1945. De décembre 1946 à l’été 
1954, la guerre d’Indochine déchira le pays. Après la défaite 
de la France, le pays fut scindé en deux : le gouvernement 
communiste au nord (République démocratique du Vietnam) et 
le gouvernement nationaliste au sud (République du Vietnam). 
La guerre du Vietnam dura de 1959 à 1975. 
De nombreux Vietnamiens s’exilèrent par vagues successives. 
Le 2 juillet 1976, le pays fut enfin réunifié sous le nom de 
République socialiste du Vietnam, avec pour capitale Hanoi.

Raymond Depardon (1942, Fr.), Vieille femme au village (50 
km au Nord de Saigon), photographie argentique noir et 
blanc, voyage au Vietnam en 1964 (in Raymond Depardon, 
Adieu Saigon, Editions du Seuil, 2015).
« Seule cette vieille femme reste calme au milieu du village 
envahi par la troupe.  Au fur et à mesure que le temps passe la 
tension monte.  Les marines américaines sont suspendus à leur 
radio.  Les soldats sud-vietnamiens se sont accrochés avec les 
maquisards vietcongs. Je cours rejoindre les premiers soldats qui 
progressent tout doucement. Les balles sifflent au-dessus de nos 
têtes. La végétation est très dense je ne vois rien. » (Raymond 
Depardon, Adieu Saigon, Editions du Seuil, 2015.)

Raymond Depardon (1942, Fr.), Dans les rues de Saigon, 
photographie argentique noir et blanc, voyage au Vietnam 
en 1972 (in Raymond Depardon, Adieu Saigon, Editions du 
Seuil, 2015). 

Raymond Depardon (1942, Fr.), Vieille femme 
au village (50 km au Nord de Saigon), 

photographie argentique noir et blanc, voyage 
au Vietnam en 1964 (in Raymond Depardon, 

Adieu Saigon, Editions du Seuil, 2015).

Raymond Depardon (1942, Fr.), Dans les rues de Saigon, photographie argentique noir et blanc, 
voyage au Vietnam en 1972 (in Raymond Depardon, Adieu Saigon, Editions du Seuil, 2015).



« La ville a changé de nom.  Elle s’appelle depuis quarante ans Hô 
Chi Minh-Ville.  Saigon a disparu au moment de sa libération en 
1975.  Elle veut ressembler à toutes les villes modernes d’Asie.  Il 
reste la rivière de Saigon, mystérieuse et boueuse, qui rappelle 
qu’Hô Chi Minh-Ville est un port. »

Raymond Depardon (1942, Fr.), 1992, Vietnam.
« Je ne me lasse pas de marcher.  Il y a toujours des surprises 
et des rencontres étonnantes. » (Raymond Depardon, Adieu 
Saigon, Editions du Seuil, 2015.)

Raymond Depardon, 1992, Vietnam.

« Je ne me lasse pas de 
marcher.  Il y a toujours 
des surprises et des 
rencontres étonnantes. » 
(Raymond Depardon, Adieu 
Saigon, Editions du Seuil, 2015.)


