« Le Vietnam,
enchevétrements et vie tranquille »

Anne Deliege,
lundi 12 janvier 2026.




Localisation du Vietnam et provinces du delta du fleuve Rouge.

Le Vietnam est un pays qui s'étire au Nord, depuis les chaines de
montagnes vers des espaces d’'eau a I'Est et au Sud de ses terres. La
mer I'épouse, le cerne, lui offre de vastes plaines et des littorales.
L'eau lui confere également deux poéles deltaiques, celui du fleuve
Rouge, au Nord, et le grand réseau de voies d'eau du Mékong, au
Sud. Le fleuve Rouge prend sa source en Chine, dans la province

du Yunnan, et coule vers le sud en s'achevant par un delta a I'est de
Hanoi. La est le berceau historique de la civilisation viethamienne,
dans le Nord du pays.

Delta du fleuve Rouge.

Le réseau hydrographique
naturel a été modifié
depuis des siecles par
I'intervention constante
de I'homme dans sa
gquéte de maitrise de l'eau
notamment pour la mise
en valeur des terres fertiles
du delta. Son activité
économique traditionnelle est principalement la riziculture irriguée.

Ces roues en bambou servent a irriguer les riziéres dans la
réserve naturelle de Pu Luong.

Chefs-d'ceuvre d’artisanat, elles aident a irriguer les champs,
principalement les riziéres, tout particulierement pendant la saison
seche.

Marché aux poissons, delta du fleuve Rouge.

Depuis la fin des années 1980, le Vietnam s'est engagé dans

une dynamique de croissance urbaine soutenue, associée a une
relative libéralisation économique. L'urbanisation du delta résulte
de plusieurs facteurs : croissance démographique naturelle des

Delta du
) | fleuve Rouge

Delta du fleuve Rouge

12N X
.

m

1 h .
2000 A,
1500
1000
km
500 e
. ©0 100 200 300

104°E 108°E

Delta du
Mékong

populations urbaines, mouvements migratoires des campagnes
vers les villes, transformation progressive de bourgs ruraux

en centres urbains, absorption de groupements ruraux a

la périphérie des villes en extension et développement
économique et industriel. Ce qui implique depuis quelques
années une transformation de ses paysages a un rythme
spectaculaire.

(Dossier : LAsie face au développement durable : dynamisme,
enjeux et défis

L'urbanisation de la ville de Ninh Binh dans le delta du fleuve
rouge (Vietnam) : mise en perspective des forces et faiblesses de
la gestion du risque d'inondation.

Eric Mottet et Yann Roche https://doi.org/10.4000/vertigo.7782)

Le col de Ma Pi Leng situé en province montagneuse de Ha
Giang (plus de 2000 m. d’altitude).

L'approche de sa géographie, de ses paysages et des
mouvements de populations pourrait nous perdre d’admiration
- mais comme pour de nombreux pays, les richesses du vivant



sont menacées par la croissance économique rapide conjuguée aux
effets du changement climatique.

Paysages et mosaique ethnique du Vietnam du Nord
La saison de riz a Sapa, cultures en terrasses en région montagneuse.
Comme la plupart des pays du Sud-Est asiatique, le Vietnam est

Marché aux
poissons,
delta du fleuve
Rouge.

pluri-ethnique. La géographie de ce peuplement se caractérise
par une opposition démographique et ethnique entre les régions
basses, densément peuplées de Kinh (le groupe majoritaire

ou les Viéts), et les régions montagneuses parsemées d'une
cinquantaine de groupes ethniques. Les Kinh occupent a peine
un peu plus du tiers du pays mais représentent 87 % de la
population, concentrés essentiellement dans les deux régions
deltaiques du fleuve Rouge et du Mékong, ainsi que dans les
plaines.

La répartition des grands groupes ethnolinguistiques du Vietnam.
La répartition de la population est liée a un systéme d’occupation
de l'espace basé sur des relations politiques de dominance entre
montagnards et habitants des plaines.

Menée par le nouveau gouvernement nord-vietnamien, la
redistribution de la population s'est organisée dés la fin de

la guerre coloniale. Les Kinh devinrent les acteurs principaux

de cette politique dite « civilisatrice », avec pour principale
mission « d'éduquer » les minorités montagnardes, jugées

Le col de Ma Pi Leng situé en province montagneuse de Ha Giang (plus de 2000 m. d’altitude).



Paysages et
mosaique ethnique
du Vietnam du Nord

La saison de riz a Sapa, cultures en terrasses en région montagneuse.

archaiques. Parallelement, les groupes ethniques montagnards
furent « encouragés » a se fixer dans les vallées pour y créer des
coopératives, épaulées par les populations Kinh déplacées.

Fig. 1 - La répardition des grands groupes ethnolingistiques du Vietmam

La répartition des grands groupes
ethnolinguistiques du Vietnam.

Le groupe Hmong fait partie de la famille linguistique
austro-asiatique qui est répartie en deux groupes
linguistiques le groupe moén-khmer (Sud-Est
asiatique : Cambodge, Laos, Vietnam et Malaisie) qui
compte 132 langues, et le groupe munda (Inde) qui
en compte 21.

On suppose qu’elles sont les langues des autochtones
de I'Asie du Sud-Est et de |'est de I'Inde, dans le sens
ol leur présence serait antérieure aux langues tai-
kadai, austronésiennes, sino-tibétaines et indo-
européennes, apportées par des migrations
postérieures.

Présence des Hmong (I'un des groupes ethniques les plus importants
d’Asie du Sud-Est) a Sapa en région montagneuse du Nord Vietnam.

Vallée des pruniers de Na Ka, au coeur des montagnes de Moc
Chau (Nord-Ouest Vietham). Femmes Hmong en costume
traditionnel avec des motifs fleuris.

Les agriculteurs locaux de la communauté Hmong perpétuent
des traditions centenaires dans la culture des pruniers. Alors que
les minorités ethniques vivant sur les sommets ou les versants
comme les Dao et les Hmong étaient habituées a défricher

les versants montagnards pour y cultiver du riz pluvial ou du
mais, ces minorités doivent s'initier au labourage et aux autres
techniques minutieuses de la riziculture inondée. Il leur faut aussi
apprendre le maniement de nouveaux outils et développer des
modes d’élevage différents. Enfin, elles doivent faire face a de
nouvelles maladies telles que le paludisme. En se fixant dans les
vallées, ces minorités offrent aussi a leurs enfants la possibilité
d‘aller a I'école et d’avoir un meilleur suivi médical.

Peuples des montagnes.
[...] Ala suite de la réunification du pays en 1975, la situation dans

Présence des Hmong (I'un des groupes
ethniques les plus importants d’Asie du Sud-Est),
a Sapa en région montagneuse du Nord Vietnam.



Femmes Hmong en

i . costume traditionnel
Vallée des pruniers de Na Ka, au coeur des avec des motifs fleuris.

montagnes de Moc Chau (Nord-Ouest Vietnam).

les montagnes du Nord-Vietnam s'aggrave et les conditions de vie
se dégradent trés vite.

Aujourd’hui, dans ces régions montagneuses, les plus sérieux
problémes sont liés a la croissance démographique qui, associée
au manque de terres, entraine la déforestation, la dégradation des
bassins versants et un appauvrissement économique et culturel

des minorités ethniques. Pendant longtemps, le Vietnam s'est
contenté de déplacer des Kinh et de fixer des minorités dans les
vallées afin d’atteindre des objectifs politico-économiques fixés

par Hanoi et bien éloignés de la réalité.

(Article : Redistribution spatiale de la population et
collectivisation au Nord-Vietnam : délocalisation des Kinh et
sédentarisation des minorités Delphine Schaeffer- Dainciart)

Le paysage culturel et spirituel du Vietnam
1/ une piece de CERAMIQUE : une autre conception de la

conservation-restauration

2/ TAMBOURS en BRONZE de la culture Ddng Son (civilisation
protohistorique, entre le VII® siecle ANE et le II¢ siécle)

3/ PATRIMOINE ARCHITECTURAL
4/ LA STATUAIRE EN TERRITOIRE CHAMPA

5/ TOURMENTES du XXe siécle

Le paysage culturel et spirituel du Vietnam

Au contraire de certains autres pays asiatiques comme la Corée
et le Japon, le Vietnam, pays émergent dont les campagnes
vivent encore dans la tradition alors que quelques grandes

villes s'ouvrent largement au monde moderne, est encore a la
recherche d'un nécessaire équilibre.

J'ai pris l'option, non d’un parcours chronologique ou historique,
mais celui de privilégier des temps forts du développement

du pays, de leurs créations dans la proximité des deux grands
voisins, la Chine et I'Inde, mais aussi des Khmers, et autres, ...



Selon des récits et rapports de découvertes archéologiques, a partir
des collections d’arts vietnamiens dans différentes musées (Musée
royal de Mariemont a Morlanwelz, Musée royaux d’Art et d'Histoire
(MRAH) a Bruxelles, Musée Guimet a Paris, Musée Cernuschi a Paris,
ainsi que des musées au Vietnam) qui m'ont offert quelques piéces
d’une profonde beauté.

1/ une piéce de CERAMIQUE : une autre
conception de la conservation-restauration

Pot a chaux, gres a glagure verte et ivoire,
H. 10, 5 cm, Vietnam, fours de Bat Trang
(prés de Hanoi), XVI¢ S., Morlanwelz,
Musée royal de Mariemont
(photo M. Lechien).

1/ A partir d’'une piece de CERAMIQUE, conception de la
conservation-restauration au Vietnam.

Pot a chaux, grés a glacure verte et ivoire, H. 10, 5 cm, Vietnam,
fours de Bat Trang (prés de Hanoi), XVle S., Morlanwelz, Musée
royal de Mariemont (photo M. Lechien).

Ce pot a chaux en grés du XVle siecle, petit récipient d’apparence
modeste mais indispensable dans la fabrication de la chique

de bétel. Symbole de fraternité et d’hospitalité associé a tout
événement social ou religieux de quelque importance. Au Vietnam,
un pot a chaux usagé ou cassé n'est pas jeté au rebut mais le plus
souvent confié aux racines d’un banian sacré.

Ce pot est associé a un article : « De Mariemont a Hanoi :
conservation et restauration des céramiques d’Extréme Asie »
écrit en 2007, par Catherine Noppe, conservatrice en charge de la
section des Arts d’Extréme-Orient au Musée royal de Mariemont.
(https://doi.org/10.4000/ceroart.205)

Le Musée de Mariemont a su saisir 'opportunité offerte en 2000
par I’Association pour I'Education et la Formation a I'Etranger
(APEFE) de devenir partenaire scientifique d’'une coopération

de longue durée avec le Musée national d'Histoire du Vietnam a
Hanoi en vue d'y former de jeunes conservateurs-restaurateurs.
Au sein des musées, la conservation-restauration des piéces

les plus remarquables est généralement confiée a des artistes
issus des villages artisanaux de potiers. Le delta du fleuve Rouge
fut autrefois une terre de potiers. Apres les guerres civiles de

la fin du XVllle siecle et les tourmentes du XXe siécle, face a

la modernisation actuelle du pays, il ne reste aujourd’hui que
quelques-uns de ces villages.

Dans ce pays ou le culte des ancétres est le fondement méme de
la famille et pése d’un poids tres lourd dans la société, la fierté et
le respect |égitimement éprouvés envers les chefs-d’ceuvre créés
dans le passé ont, en matiére de conservation, une conséquence
immédiate. Difficile de faire passer la conception d’une simple
conservation ou celle d'une intervention minimale : elles
apparaissent comme un manque de respect envers le génie des
générations précédentes qui ont permis la transmission du métier
a leurs descendants.

Une autre caractéristique de la pratique vietnamienne est
difficile a comprendre pour les partisans que nous sommes de
I'authenticité. La volonté quasiment systématique de copier
certaines ceuvres majeures pour l'exposition, alors que les
originaux sont enfermés dans des coffres bien gardés — et de ne



pas mentionner comme telles les copies — une pratique discutable. Laire d'influence de la culture de BPong Son s'étend de la

« Si notre confiance en I'apport des sciences influence vallée du fleuve Rouge jusqu’a la cité de Hué. Dans cette
considérablement notre vision de la conservation-restauration, zone ont été retrouvés des vestiges témoignant de son unité
en Asie, c'est avant tout l'esprit d’'une ceuvre qu'il importe de culturelle, linguistique et politique, dés 500 ANE (le Vietnam

conserver, bien avant sa matiere. Dans les pays d’Asie ou la Nature  protohistorique).

S ach?rne sou.ven.t a falre dls,p.aralFre les vestlge,s matériels du 2/ TAMBOURS en BRONZE de la culture Béng Som

passe, le patrlmome immatériel vivant, partage par toute une (civilisation protohistorique, entre le VII¢ siecle ANE et le I1¢ siecle)
communauté, parait plus essentiel. »

2/ TAMBOURS en BRONZE de la culture Béng San (civilisation
protohistorique, entre le Vlle siécle ANE et le lle siecle)

Le tambour de Sao Vang (province de
Thank Hoa- Centre), bronze, H. 86 cm,
diam. 116 cm, Ile-I¢ siecles ANE,
culture Dong Son , Hanoi, Musée
national d’histoire du Vietnam.

Le tambour de Sao Vang (province de Thank Hoa - Centre),
bronze, H. 86 cm, diam. 116 cm, lle-le siécles ANE, culture
bong Son, Hanoi, Musée national d’histoire du Vietnam.

Sur sa surface, une étoile en relief a 12 rayons. Il comporte

deux paires d’anses gaufrées de motifs d’épis de riz. Les «
tambours » (ou gongs), des instruments de musique cérémoniels

Présentation d’une partie de la collection d’antiquités somptueusement décorés de motifs géométriques, de scénes de
vietnamiennes des MRAH a Bruxelles, achetée a ’'homme vie quotidienne, de rituels et de combats.

d’affaires et collectionneur belge Clément Huet en 1952.

Il a vécu et travaillé dans le nord du Vietnam de 1914 a 1938. Les Tambour en bronze, provenance de Song Pa, culture Pong

objets les plus intéressants sont des tambours en bronze de Do6ng  Son I, milieu du ler millénaire ANE, Paris, Musée des arts
Saon, ainsi que des céramiques des dynasties des Ly et Tran (du Xle  asiatiques - Guimet.
au XVe siecles). Les motifs figuratifs représentent des animaux stylisés et



Tambour en bronze, provenance
de Song B3, culture Déng Son II,
milieu du I®" millénaire ANE,
Paris, Musée des arts
asiatiques - Guimet.

des scenes de la vie quotidienne (troupeaux de cerfs, oiseaux
aquatiques, bateau, maisons sur pilotis, ...).

La jarre en bronze de Kinh Hoa 2, H. 54,5 cm, diam. du couvercle
:41,4 cm, llle-lle siécles, culture Pong Son (Nord Vietnam).

Sur le couvercle, une étoile a 16 branches en relief, et la présence de
6 pélicans dont un a été brisé ne laissant que des traces de pattes.
Autour se trouvent des motifs concentriques ainsi que I'image d’'un
navire de guerre considérée comme reflet de la vie fluviale des
habitants de Béng Son.

Les bronzes anciens trouvés au Vietnam sont totalement différents
de ceux des dynasties Shang et Chu en Chine tant dans la création
des formes que dans la décoration et dans I'alliage. On peut dire
sans hésitation qu'il s'agit d’'une production purement locale tres
peu influencée par les bronzes chinois. Plus de 200 vestiges de

la culture de Bong Son (développée entre le Vlle siecle ANE et e
lle siecle) sont répertoriés au Vietnam, répartis essentiellement
dans les bassins de trois grands cours d'eau : le fleuve Rouge

La jarre en bronze de Kinh Hoa 2, H. 54,5 cm,
Diam. du couvercle : 41,4 cm, IlIe-l1¢ siecles,
culture Déng Son (Nord Vietnam).

[

(les provinces du delta du fleuve Rouge, Nord), la riviere Ma
(province de Thanh Hoa, Centre) et la riviere Ca (province de
Nghé An, Centre). Les D6ng Son s’épanouissent d'une économie
basée sur la péche, la chasse et I'agriculture centrée sur la
culture du riz humide - langant les grandes transformations de
la zone méridionale du delta du fleuve Rouge et de ses parties
montagnardes en une vaste terre rizicole.

La brillante civilisation protohistorique de Béng Son « disparait
» avec I'anéantissement du royaume de Nam-Vieten 111

ANE intégré de force a 'Empire chinois qui convoitait depuis
longtemps les richesses économiques, les produits exotiques, les
techniques, ...

« Ancré au monde chinois du
point de vue intellectuel, et en
méme temps curieusement
conscient de son identité
ethnique, le Vietnam, doté
d’une sensibilité particuliere,




Architecture bouddhiste vietnamienne : la pagode de But

Thap construite au Xllle siecle par le moine Huyen Quang, a été
agrandie et restaurée a plusieurs reprises au fil des siecles. Il ne
subsiste rien des nombreux établissements religieux fondés entre
le llle et la IXe siecle, dans ce pays anciennement bouddhisé

par les moines theravadas, puis par les adeptes du Grand
Véhicule. Encore moins des modestes logis paysans construits
essentiellement en recourant aux ressources végétales. Un
véritable art du bois sélabore a partir de la variété des essences
et leur qualité, et par le développement de la batellerie et de la
construction navale civile et militaire. Les charpentiers acquiérent
une expérience et un savoir-faire considérables. Le climat

tres humide, la voracité des insectes, la brutalité des guerres,
combinés a la conception orientale de la reconstruction, n'ont
laissé aucune trace du patrimoine vietnamien de la période de la
3/ PATRIMOINE ARCHITECTURAL domination chinoise

refusera toujours I'assimilation totale a laquelle aspirait la puissance
tutélaire. » (LArt de I'Asie du Sud-Est, Editions Citadelles & Mazenod,
1994, p.311).

Malgré cela, les vietnamiens ont su créer un patrimoine subtil et
émouvant, conforme a leur personnalité propre, héritée en partie
de leurs ancétres et de la période protohistorique.

° architecture - reliefs des charpentes et des panneaux des
intérieurs des édifices

° statuaire profondément liée a la vie religieuse et aux cultes,
conservée in situ, les statues poursuivent leur vie tranquille dans les
temples

°la céramique (appréciée des collectionneurs japonais et exportées
en Asie depuis plusieurs siecles) prend place parmi les objets de
I'exigeante cérémonie du thé.

Tour-stupa de But Thap, pierre blanche, H. 13 m., XIlI¢ siecle, au Nord-Est de Hanoi.

binh Dinh Bé,ison traditionnelle en ois, 1700-1736, prvice de Bac Ninh (Nord V}e}nam).
3/ PATRIMOINE ARCHITECTURAL
Tour-stupa de But Thap, pierre blanche, H. 13 m., Xllle siécle, au

Nord-Est de Hanoi. Dinh Dinh Bang, maison traditionnelle en bois, 1700-1736,

province de Bic Ninh (Nord Vietnam).



Elle est un exemple majeur d'architecture communautaire
vietnamienne traditionnelle. Cette batisse a été rebatie apres sa
destruction lors de la premiére guerre d’'Indochine. Elle présente
un grand toit recouvert de tuiles épaisses et larges, avec des avant-
toits courbés remarquable pour ses vastes débordements qui

sont les plus longs parmi les structures traditionnelles en bois du

Vietnam.

Le batiment est soutenu par une robuste structure de colonnes
en bois. Une attention est portée a la charpente qui, en
I'absence de plafond, participe a la définition des volumes et
rythme les espaces intérieurs. A l'origine, Dinh Pinh Bang servait
de lieu de culte a trois divinités agricoles - Cao San Dai Vuong
(Dieu de la Terre), Thay Ba Bai Vuong (Dieu de I'Eau) et Bach Lé
DPai Vuong (Dieu des Cultures). Ces divinités étaient vénérées
par la communauté agricole locale, qui priait pour un climat
favorable et des récoltes abondantes. Chaque année, au 12e
mois lunaire, les villageois organisent un festival pour prier pour
une année agricole prospeére.

L'architecture viethamienne traditionnelle se caractérise par un
goUt pour I'horizontalité et la consciente adaptation au paysage.
Pas de recherche d’'une monumentalité verticale liée au désir

de vénérer. Les valeurs d’harmonie et de fusion prédominent,

et I'élan ne se fait pas vers le ciel. Le sentiment qui prévaut



lors de la visite d’un beau site vietnamien est celui d'un bien-étre
physique, d'une paix de I'ame ou les yeux et I'esprit se trouvent en
accord avec les dimensions et les lignes de la construction, faisant
écho au paysage environnant. (Lart de I'Asie du Sud-Est, Editions
Citadelle & Mazenod, 1994.)

4/ LA STATUAIRE EN
TERRITOIRE CHAMPA

Bouddha, Dong Duong (province de Quang Nam),
bronze, 119 x 38 x 38 cm, c. VIlIe-IX® siecle,
H& Chi Minh-Ville, Musée d’histoire
du Vietnam.

4/ LA STATUAIRE EN TERRITOIRE CHAMPA

Bouddha, Dong Duong (province de Quang Nam), bronze,
119 x 38 x 38 cm, c. Vllle-1Xe siécle, H6 Chi Minh-Ville, Musée
d’histoire du Vietnam.

Cette image de Bouddha en bronze fondue a cire perdue, est a ce
jour la plus grande a avoir été retrouvée presque intact en Asie
du Sud-Est. L'épaisseur de métal pour I'ensemble de la piéce, qui
a gardé son noyau d’argile ferrugineuse, n‘excede pas les 10 mm
et descend jusqu’a 2 mm a certains endroits (ce qui explique les
fentes et lacunes observées).

Le bras droit, qui faisait en partie défaut, a été restitué

dans la position la plus vraisemblable en fonction du geste

d'argumentation (vitarkamudra) exécutée par la main, pouce et
index joints. Le socle lotiforme incisé de deux rangées de pétales
divergents, a lui aussi été retrouvé brisé. La statue y est fixée au
moyen de tenons placés sous la plante des pieds.

Le Bouddha (I'Eveillé) est figuré selon les canons
iconographiques habituels de I'Inde et des pays du Sud-Est.
Debout, en position frontale (samapada : les pieds placés

de maniére identique), il est vétu du costume monastique
traditionnel composé de I'antaravasana (vétement intérieur

de dessous) — un long drapé enserrant les jambes, dont seule

la partie inférieure est visible a hauteur des chevilles — et de
I'uttarasanga (vétement de dessus — une ample piece de tissu
enveloppant tout le corps et laissant I'épaule droite découverte
selon I'une des deux maniéres possible de la porter. La téte
porte une protubérance cranienne, a l'arriére de la téte une
petite excroissance de métal marque I'emplacement d’'un nimbe
aujourd’hui disparu qui manifestait 'apparence irradiante du
Bouddha.

Cette ceuvre a généré de multiples interprétations. Elle apparait
proche des bronzes cinghalais (Sri Lanka) par ses proportions

et le traitement du costume trés proche du corps et présentant
un plissé en ondes concentriques, I'expression du visage, avec
les grands yeux ouverts. Le geste de préhension (katakamudra)
— mudra ou position des mains - de la main gauche, est attesté
dans la tradition cinghalaise et de I'ilnde du Sud (les sculpteurs
d’Amaravati). Rien ne permet de déterminer avec certitude le
lieu de fabrication du Bouddha. Il est a relever les sourcils épais,
ondulants et continus, alors que rien de comparable n'existe
dans les canons esthétiques des deux traditions citées. Ce
traitement grossier et maladroit des sourcils a été repris, pour en
quelque sorte « chamiser » la sculpture. Ce qui laisserait penser
que la sculpture a peut-étre été consacrée ou reconsacrée lors de



son arrivée en territoire champa, si l'on considére I'importance de la
cérémonie de l'ouverture des yeux (netrapratistha nayanonmilana)
dans les rituels religieux.

(Trésors d'art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siécles.
Catalogue, pp.207-209.)

Les opérations font du rituel de '« ouverture des yeux » une
métaphore de I'Eveil, et il est significatif a cet égard qu'il puisse
prendre la forme concréte d’'un dévoilement. Dans les rituels

de I'Asie du Sud-est, 'accent y est mis sur la transformation de
l'objet en relique de substitution au dhamma (ou I'enseignement
vivant du Bouddha), par I'apposition de textes, par le transfert
des pouvoirs inhérents a ces textes, de ceux mis en ceuvre dans
la méditation des moines officiants et de ceux déja présents dans
la statue principale, voire par I'équivalent d'une ordination : le
rituel de I'« ouverture des yeux » y est mis en scéne de maniére

a souligner qu'il s'agit d’'une métaphore de I'Eveil ; la statue y

est conduite par une formation reproduisant les étapes de la
progression de Siddharta Gautama vers la Bodhi (ou Eveil spirituel
qui souligne comment ce prince ascéete est parvenu seul a la
connaissance juste).

Nous voici donc au cceur de pratiques cultuelles et artistiques.

Au Ve siecle, le bouddhisme se développe dans les régions
continentales. De nombreux missionnaires bouddhistes érudits et
des professeurs venus de I'inde y étaient en résidence, travaillant
sous la protection royale. On peut déduire que le royaume de
Champa comptait de grands monastéres assortis de bibliotheques
abritant un grand nombre de textes sacrés de I'Inde. Les temples
consacrés aux divinités bouddhiques et hindoues suivaient les
mémes concepts architecturaux conformément a la tradition
indienne. Les sanctuaire (Kalan) étaient en général de forme

cubique, posés sur une base surélevée, avec un toit a étages
dont la structure et 'ornementation fortement symbolique
rappelaient la montagne cosmique, le Meru, axe du monde. La
demeure vénérée est gardée par des sentinelles redoutables,
entourée de statues et ceinte d’édicules disposées de facon
ordonnée pour abriter les statues des divinités des Orients ou
des planetes. Des représentations d'étres célestes, de danseurs et
de musiciens divins, d’animaux mythologiques censés peuplés
les différents niveaux de l'univers, faisaient partie intégrante de
I'ensemble. Il ne reste malheureusement que de tres rares traces
matérielles de ces monastéres et temples.

Fleuve Rouge, berceau de la
civilisation du Vietnam

développée entre le VII®
siecle ANE et le I1® siecle, Vietnam protohistorique

Temples dédiés a Shiva
— Dong Duong. Monastere bouddhique

Champa
Thap Mam

Po Nagar, temple Cham dédié
a la déesse Yan po Nagar

Carte de l'ouvrage L'art de I’Asie du Sud-Est,
Editions Citadelles & Mazenod, 1994.

Carte de l'ouvrage L’art de I’Asie du Sud-Est, Editions
Citadelles & Mazenod, 1994.

Le royaume de Champa::
Les Cham ont imposé une culture dominante en Indochine,
aux cotés de I'art Khmer. Le terme Cham désigne une série de



petits états cotiers qui se sont développés au cours du premier
millénaire le long des rivages du Centre Vietnam. Les populations
établies exploitaient les étroites bandes de terres cultivables pour
le riz. lls tiraient également parti de leur proximité avec les cotes
et les grandes routes commerciales qui reliaient la Chine et les
fles du Sud-Est asiatique, ou menaient vers 'Ouest, a I'lnde et a la
Méditerranée. Ces états jouerent un réle de puissance dominante
en Asie du Sud-Est.

Les souverains Cham dés la fin du lle siecle avaient trouvé dans la
culture indienne importée des éléments nouveaux leur permettant
de formuler et d’affirmer leur identité nationale. Des facteurs
témoignent de l'influence déterminante de I'ilnde dés le Ve siécle

: I'adoption du sanskrit, des éléments de la philosophie et du

calendrier indiens, l'utilisation de la brique pour la construction des

temples, 'emprunt de son iconographie religieuse.

Les archéologues émettent I'hypothése du réle important joué
aussi par la Chine des Han (206 ANE-220) dans la formation de la
civilisation Cham a ses débuts.

Déesse Yan po Nagar, fronton de la tour centrale du sanctuaire,
temple Cham Po Nagar, Nha Trang, fin X¢ siécle - début XI¢ siécle.

Déesse Yan po Nagar, fronton de la tour centrale du
sanctuaire, temple Cham Po Nagar, Nha Trang, fin Xe siécle -
début Xle siecle.

« Durant des siecles, le pays Cham et ses rois ont honoré deux
divinités shivaites dont les personnalités paraissent constituées
d’emprunts au substrat local. Le culte de la déesse du pays, Yang
Pu Nagara est une manifestation des croyances cham en une
déesse de la Terre ; le culte de Shiva, sous le nom de Bhadresvara
avec ses variantes, place les rois du Champa sous la protection du
monde céleste. Bhadresvara est le dieu de la royauté, Bhagavati -
Yang Pu Nagara - la déesse de la terre cham. Toutefois, lorsque la
protection de la terre et de ses rois ne fut plus effective, ces cultes
indissociables du pouvoir royal s'affaiblirent jusqu’a disparaitre.

» (Trésors d'art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe
siecles. Catalogue réalisé sous la direction de Pierre Baptiste

et Thierry Zéphir, 12 octobre 2005-9 janvier 2006, Paris, Musée
Guimet, p.47.)

Fondatrice légendaire du royaume de Champa, la déesse debout
sur un buffle, a quatre bras et tient le vajra (symbole représentant
I'indestructibilité et I'immuabilité), un lotus et un disque. Selon

la Iégende, cette déesse vénérée comme la mére créatrice de la
terre et des étres vivants, a enseigné a son peuple 'agriculture, le
tissage et d’autres savoirs essentiels.

La famille traditionnelle cham était matrilocale et matrilinéaire.
Le culte des esprits de la nature était trés important, parce qu'on
supposait que les ames des ancétres trouvaient la paix dans leur
tombe seulement apres sept ans de priéres. La culture indienne
des anciens Champa a laissé quelques influences et les rites dans
les vieux temples chams honorent toujours les héros déifiés du
passeé.

Les Chams, en reconnaissance de ses bienfaits, ont érigé ce



monument pour lui rendre hommage.

Yan po Nagar restera la personnification de la Terre nourriciere et
continuera d'étre honorée sous une forme « vietnamisée » jusqu’a
I'époque moderne.

Po Nagar,
temple Cham
fondé avant
781, au bord de
la riviere Nha
Trang,
principauté de
Kauthara,
I'actuelle Nha
Trang
(Vietnam).

Po Nagar, temple Cham fondé avant 781, au bord de lariviéere
Nha Trang, principauté de Kauthara, I'actuelle Nha Trang
(Vietnam).

La restauration du temple de Po Nagar a été menée au début de
1906, par I'archéologue et architecte francais Henri Parmentier
(1871-1949, Fr.) membre de I'Ecole francaise d’Extréme Orient.

Musée de la Sculpture Cham, vue extérieure, dans la ville de Pa
Nang - centre du Vietnam.

Le musée consacré aux arts du Champa fut nommé a l'origine
Musée Henri-Parmentier, du nom de son créateur qui a dessiné
les plans de I'édifice dés 1915 et imaginé les espaces intérieurs
présentant les collections des sites tels que le sanctuaire de My

° Da Nang

Musée de la Sculpture Cham (initialement appelé Musée Henri-
Parmentier), vue extérieure, Da Nang (prés de la riviére Han).
Edifié selon les plans d’Henri Parmentier dés 1915 et ouvert en 1919.

Son, de Tra Kiéu, de Dong Duang, Thap Mam, de Quang Tri, de
Quang Ngai, de Binh Dinh et de Kon Tum.
Il sera rebaptisé Musée de la Sculpture Cham, en 1954.

Monastére bouddhique de Pong Duong (Quang Nam) lors du
chantier de fouilles d’Henri Parmentier (debout a gauche) et

A
%3

s® Monastére bouddhique de Déng Duong
i (Quang Nam) lors du chantier de
fouilles d’'Henri Parmentier (debout a
gauche) et de Charles Carpeaux, en
1902 (photothéque EFEO, PAR00952,
cliché H. Parmentier).



de Charles Carpeaux, en 1902 (photothéque EFEO, PAR00952,
cliché H. Parmentier).

Dés le XIXe siecle, des découvertes et sauvegardes de I'architecture
et de la statuaire ancienne sont menées par I'Ecole francgaise
d’Extréme-Orient. Henri Parmentier va déployer une mission
archéologique en Indochine et rejoindra I'EFEO en 1900. Son réle
est « de travailler a I'exploration archéologique et philologique

Lobjet de la vénération était une triade,
constituée du Bouddha, de Lokesvara ou
Seigneur du monde, et d’'une déesse jouant
le réle d’épouse de ce dernier. Le roi
Indravarman |l consacre I'ensemble du site a
Laksmindra-Lokesvara, son dieu personnel.

Les croyances et cultures bouddhistes ont
coexisté avec I'hindouisme a Champa.

Le temple de P6ng Duong (prés de My Son),
IXe siecle, Vietnam, photographie c. 1942.

de la presqu’ile indochinoise, de favoriser par tous les moyens la
connaissance de son histoire, de ses monuments, de ses idiomes ».
(Trésors d'art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siécles.
Catalogue réalisé sous la direction de Pierre Baptiste et Thierry
Zéphir, 12 octobre 2005-9 janvier 2006, Paris, Musée Guimet, p.3.)

Le temple de Déng Duong (prés de My Son, dans I'ancienne
province d’Amaravati), IXe siécle, Vietham, photographie c.
1942,

Ce grand monasteére a été fondé en 875 par le souverain le plus

puissant d’'Indrapura, Indravarman Il, fervent défenseur du
bouddhisme au Champa (prés de My Son). Lorganisation
spatiale des complexes bouddhiques de cette période, indique
que l'objet de la vénération était une triade, constituée du
Bouddha, de Lokesvara ou Seigneur du monde, et d'une déesse
jouant le role dépouse de ce dernier. Le roi Indravarman I
consacre I'ensemble du site a Laksmindra-Lokesvara, son dieu
personnel. Ce complexe architectural a d( étre un des ensembles
religieux les plus impressionnants de I'ancien Champa. Il laissera
de nombreuses traces tangibles de son influence dans les
régions de |'Asie du Sud-Est gagnées a la foi bouddhique. Les
vestiges archéologiques — en particulier des sculptures et des
reliefs aujourd’hui conservés dans des musées — témoignent
des riches croyances et cultures bouddhistes qui ont coexisté
avec I'hindouisme a Champa.

Sanctuaire principal
pour la divinité

e"7ure 1l [ enclosure I

Caydh aunerte

Le vihara, logement
des moines bouddhistes

Le temple de Ddng Dwrong (prés de My Son),
IX¢ siecle, Vietnam, photographie c. 1942.

Plan du temple Pong Duong - les formes brunes font référence
a certaines traces existantes de la structure d'origine.



Les chercheurs ont reconstruit le temple sur papier a partir de
vieilles photos et de plans archéologiques. Les sanctuaires, de plans
carrés et aux superstructures en faux étages, reprennent les mémes
conventions architecturales que les temples hindous.

A l'origine, le temple se composait de trois enceintes (I, II, 1ll) en
brique dans un enceinte fortifiée : un vihara, un long couloir a
colonnes et un sanctuaire principal.

Le vihara constituait la premiére enceinte et était disposé dans une
cour ouverte.

La seconde enceinte consistait en une salle avec des piliers reliant
le vihara au sanctuaire principal et a la tour centrale. A l'origine, la
salle comportait des portes qui souvraient a l'est et a l'ouest. Prétres
et moines utilisaient ce couloir pour les préparatifs cérémoniels,

et il servait également d'espace pour la réalisation des rituels. Cet
espace intermédiaire peut étre interprété comme une préparation
spirituelle des visiteurs a I'entrée du sanctuaire principal qui
contient le sanctuaire pour la divinité.

Le troisieme enclos du temple Bong Ducong abrite la zone
principale du sanctuaire, qui consiste en une tour centrale entourée

Bouddha avec de part et d’autre,
probablement deux figures de
bodhisattva ( bodhi : I'éveil — sattva :
étre; étres humains ou divins qui ont
atteint I'état d’éveil)

Bouddha colossal, gres, IX¢ siécle, a l'origine
dans la salle du temple de Laksmindra-
Lokesvara, Dong Duong, Quang Nam.

de neuf sanctuaires. Trés peu de cette architecture subsiste.
Cependant, certaines sculptures ont été retirées du temple avant
la guerre du Vietnam qui a fait rage des années 1950 aux années
1970, période durant laquelle une grande partie de la structure
restante a été perdue. Ces vestiges sculpturaux, une sculpture
grandeur nature du Bouddha et deux énormes piédestaux d’autel
avec des reliefs narratifs, sont aujourd’hui conservés au musée
voisin de la sculpture cham de Pa Nang.

Bouddha colossal, greés, IXe siécle, a l'origine dans la salle du
temple de Laksmindra-Lokesvara, Dong Duong (province de
Quang Nam).

La statue colossale de Bouddha assis en majesté sur un trone
parmi les disciples, les moines et les fideles en priére correspond
au Bouddha historique. Le geste des mains posées sur les genoux
constitue peut-étre une variante du geste de la prise de la Terre a
témoin, traduisant le moment ultime de la victoire, lorsque I'Eveil
est enfin atteint. De part et d’autre, probablement deux figures
de bodhisattva. Lornementation élaborée du piédestal atteste du

... Lepiédestal
rectangulaire
de l'autel du
Bouddha, gres,
trois sections
(124 x222x 70
cm), IXe siecle,
provenant du
temple de Déng
Duwong, ba
Nang, Musée
de sculpture
Cham.



réle important de son culte au sein du monastere.

Le piédestal rectangulaire de I'autel du Bouddha, greés, trois
sections (222 x 124 cm x 70 cm), IXe siécle, provenant du
temple de Péng Duong, Da Nang, Musée de sculpture Cham.

Il est sculpté de scénes narratives figurant les épisodes de la vie de
Bouddha historique Sakyamuni. Chaque scéne est encadrée par
une bordure décorative. De grands lions gardiens sont placés en
alternance avec les niches carrées rythmant ce piédestal.

Tara (?), bronze incrusté d’or,
d’argent, de pierres semi-
précieuses, 115 x 39,5 x 26 cm,
fin IXe-début X¢ siecle, Dong
Duong (province de Quang
Nam), Da Nang, Musée de
sculpture Cham.

.
r/u:{ AN

Tara (?), bronze incrusté d’or, d’argent, de pierres semi-
précieuses, 115 x 39,5 x 26 cm, fin IXe-début Xe siécle, Dong
Duong (province de Quang Nam), Da Nang, Musée de sculpture
Cham.

Ce chef-d'ceuvre de I'art du bronze représentant la déesse que les
fideles connaissaient sous I'épithéte générique de Bhagavati (la
Bienheureuse) a été mis au jour en 1978 sur le site par un paysan

cherchant a glaner quelques briques dans
les ruines proches de la premiére enceinte
du grand temple de Dong Duong.

Cette statue devait étre vénérée dans une
des tours située de part et d'autre de la tour
principale.

Le visage hiératique, sévere aux yeux
largement ouverts incrustés de pierres
semi-précieuses, les larges sourcils jadis
incrustés, la stylisation des oreilles et les
proportions particuliéres du nez, sont
caractéristiques de I'art du style Dong
Duong. Sur le front, la cavité en losange

ou devait se loger une pierre précieuse,

le troisieme ceil (?), de petites meches géométriques donnent

a la coiffure I'apparence d’un casque. Taille fine et haute, buste
généreux, bras démesurément allongés.

Le costume apparait d’'une grande originalité : constitué de
deux vétements superposés, il se compose d'une longue jupe
de forme traditionnelle, sur laquelle vient se draper une grande
piece d'étoffe creusée de magnifiques plis.

(Trésors d’art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siécles.
Catalogue, pp.210-211.)

Tara (?), bronze incrusté d’or,
d’argent, de pierres semi-
précieuses, 115 x 39,5 x 26 cm,
fin IXe-début X¢ siecle, Dong
Duong (province de Quang
Nam), Da Nang, Musée de
sculpture Cham.

Les temples Cham de My Son (groupes B, C, D). L'édifice au
premier plan (C1) date du Vllle siécle, il était dédié a Shiva.
Linfluence religieuse la plus déterminante observée est celle du
Sivaisme.

Shiva était prédominant parmi les dieux indiens au Champa que
certains considéraient comme la divinité tutélaire des capitales
et des royaumes chames. Il était représenté a la fois sous une
forme anthropomorphe et sous celle, symbolique, du linga. Le



Les temples
Cham de My Son
(groupes B, C, D).

L'édifice au
premier plan (C1)

date du VlIIe

siecle, il était
dédié a Shiva.

plus ancien linga connu fut institué par le roi Bhadravarman ler vers
la fin du IVe siecle et installé dans un temple de My Son.

Lingam, Xe siécle, prés du temple « B4 » du sanctuaire de My
Son.
Le lingam ou linga (en sanskrit, « signe ») est un objet dans lequel

Lingam ou linga (en sanskrit ?‘Iﬁ « signe »),
Xe siecle, prés du temple « B4 »
du sanctuaire de My Son.

Shiva est présent. Quand on I'y invoque, il est congu comme

un pratika (symbole de dévotion). Dressé, souvent d'apparence
phallique, il est une représentation classique, dite aniconique, de
Shiva en tant que Brahman (« Absolu, Ame universelle »).

On peut voir dans le succes du sivaisme (religion élue du
Champa) et du culte du linga un lien entre les deux conceptions
du sacré : non seulement le linga perpétue le génie du Sol mais
I'eau lustrale qui lui est offert aboutit a la cuve a ablution (yoni).
Autrement dit, elle lubrifie le sol. Cette terre nourriciére ou le
village a élu domicile est gardée selon les croyances anciennes
par un protecteur, le dieu ou l'esprit du Sol, a qui ils rendent

un culte. Il s'inscrit dans de nombreuses croyances populaires
telles que le culte de la nature, les dieux humains, les divinités
animales, le culte des ancétres et du génie tutélaire des villages,

Et la manifestation de la matrilinéarité (ou primauté du droit
maternel) en religion et politique, va unifier les groupes de
cultures dominantes tel le royaume champa. Cela se manifeste
par I'importance capitale de Po Nagar « la déesse du Pays ».

Les Cham occupaient la plus grande partie des cotes du centre
du Vietnam, du Ve au XVe siécle (absorption totale en 1471 par

la poussée vers le Sud des Vietnamiens. Si le Champa continue
d'exister, il ne sera plus jamais puissant pour vraiment affronter et
mettre en danger le pouvoir vietnamien. Les Cham ont essaimé
dans le delta du Mékong et au Cambodge, ou leurs soieries ont
acquis une grande réputation, mais cet artisanat a été anéanti par
les Khmers.)

Habillage sculpté du piédestal de My Son E1, détail : divinités
atlantes en attitude de vol, grés, 55 x 270 x 332 cm, Vlle
siécle, Da Nang, Musée de sculpture Cham.

Les temples de My Son furent édifiés a différentes époques et



Habillage sculpté du piédestal de My Son E1, détail : divinités atlantes en attitude de vol,
grés, 55 x 270 x 332 cm, VIIe siecle, Pa Nang, Musée de sculpture Cham.

durant plusieurs siecles. La plus ancienne inscription retrouvée

sur le site remonte au IVe siécle, peut-étre correspond-t-elle a la
date de fondation du site sacré mentionnant l'intention du roi
d’attribuer les terres circonscrites entre différentes montagnes, au
pied du mont sacré Mahaparvata situé au Sud, au dieu Bhadresvara
(ou Shiva), ce dernier apparaissant des lors comme la divinité
principale de cet ensemble.

De toutes les tours de My Son, celles du groupe E sont considérées
comme les plus anciennes.

Ce piédestal pourrait supporter une structure architecturale au sein
de laquelle était placé un linga.

Soubassement du piédestal de My Son E1, gres, détail : un
flutiste jouant et un ascéte tenant un fouet et donnant des
explications a un disciple.

L'adoption des grandes religions de I'Inde entraine le
développement d'un art architectural et sculptural générateur
de grands complexes sacrés. De nombreuses statues de cultes
personnifient et gardent les sanctuaires. Elles sont dispensatrices

Soubassement du piédestal de My Son E1, gres, détail : un flutiste jouant
et un ascéte tenant un fouet et donnant des explications a un disciple.

privilégiées de bienfaits auprés des fidéles, et témoignent

d’une grande tradition dans leur exécution. A c6té des statues
principales, I'art cham a livré une grande quantité de sculptures
participant au décor des monuments. Des gardiens de portes
monumentaux, des pieces de décor architectural (bas ou hauts-
reliefs disposés en frise et ornant les soubassements ou les
parties hautes des édifices, des antéfixes, ou encore des linteaux,
des tympans et autres pieces ornementales).

Guerrier en vol (élément de décor architectural), My Son, tour-
sanctuaire C1 (?), (province de Quang Nam), grés, 45 x 45 x 26
cm, Xe siécle, Da Nang, Musée de sculpture Cham.
Probablement placé dans les parties hautes de I'édifice qu'il
décorait, les jambes repliées sous le corps et rejetées vers l'arriere.
Prenant part a quelque combat céleste, il évoque peut-étre les
armées divines ou les luttes auxquelles se livrent les turbulentes
divinités de I'atmospheére, tels les marut, associées aux vents,

a la pluie, a l'orage, a I'éclair qui jaillit lorsque leurs armes
s'entrechoquent.



Guerrier en vol (élément de décor architectural),
My Son, tour-sanctuaire C1 (?), (province de
Quang Nam), gres, 45 x 45 x 26 cm, X¢siecle,

Pa Ning, Musée de sculpture Cham.

Ce guerrier armé d’une épée et d'un bouclier, porte un ensemble
de bijoux — diadéme bas a petits fleurons, pendants d'oreilles et

un costume drapé court a poche latérale. Sa coiffure consiste en

un gros chignon sphérique porté bas a l'arriere du crane (coiffure
souvent représentée a partir du Xe siecle). (Trésors d’art du Vietnam,
les sculptures du Champa Ve-XVe siecles. Catalogue, p.265.)

Shiva dansant, tympan, tour-sanctuaire C1 My Son
(province de Quang Nam), gres, 143 x 170 x 23 cm,
c. Vllie siecle, vestiges conservés a My Son.

Shiva dansant, tympan, tour-sanctuaire C1 My Son (province
de Quang Nam), grés, 143 x 170 x 23 cm, c. Vllle siecle,
vestiges conservés a My Son.

Comme en Inde et dans les autres pays indianisés d’Asie du Sud-
Est, les danseurs et danseuses étaient attachés aux complexes
religieux et y exercaient leur art a la gloire des dieux. Qu'il
s'agisse des danses rituelles qui se déroulaient dans I'enceinte
des temples et dont le souvenir est évoqué dans I'art cham

par de nombreuses sculptures ou de celles qu'exécutaient les
divinités elles-mémes, le nrtta/nrtya (danse, pantomime) a

joué un role considérable dans la culture religieuse du Champa
ancien. Il est difficile de préciser le symbolisme exact des
représentations de Shiva dansant (108 modes de danses peuvent
étre exécutés par Shiva). D’'une facon générale, la danse violente
de Shiva est d’abord associée a I'idée de la destruction.

Sur ce tympan, 'absence de démon sous les pieds de Shiva,
semble indiquer que le sculpteur a voulu représenter un autre
mode de danse. Peut-étre la « danse du crépuscule ».

La composition sorganise autour de Shiva ayant probablement
10 bras (partie centrale fort abimée) placé sur un piédestal

sous lequel apparait le taureau couché Nandin (« I'Heureux

», « le réjoui ») a la fois la monture de Shiva, son embléme et
Shiva lui-méme, celui de droite, peut-étre le donateur dont

les mains exécutent le geste d'offrande. Il est accompagné de
musiciens (flutiste, joueur de tambour) et I'ascéte squelettique
accompagnant sa propre danse d’un petit tambourin en forme
de sablier. A droite figure le jeune garcon, I'un des enfants du
couple divin, représenté nu et portant sa coiffure caractéristique
a trois meches. Parvati (« la fille de la montagne »), I'épouse de
Shiva. La partie supérieure du tympan est occupée par des nuées
au sein desquelles apparaissent d'autres divinités.

(Trésors d'art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siécles.



Catalogue pp.187-188.)

Shiva dansant, tympan, tour-sanctuaire H1 My Son (province de
Quang Nam), grés, 177 x 123 x 28 cm, fin Xlle-début Xllle siécle,

vestiges conservés a My Son.

Ce tympan sculpté dans des gres de nature différente appartenait
a la tour-sanctuaire principale et prenait place au-dessus de

la porte d'entrée, a I'Est. Sa ligne en ogive est caractéristique

des changements intervenus dans la forme des tympans

(précédemment en demi-cercle, cette forme ogivale va doucement

acquérir une ligne plus élancée). Le dieu occupant toute la
hauteur du tympan est probablement Shiva, identifiable au
rosaire (aksamala) tenu dans la deuxi@éme main droite, le cordon
brahmanique en forme de naga (le serpent) et le fait que le dieu
soit représenté en attitude de danse sur une fleur de lotus a deux
rangs de pétales. Il semble esquisser le geste de sauvegarde
(abhayamudra) de la main antérieure droite. Le geste exécuté par

les deux mains postérieures, placées au-dessus de la téte, se révele

spécifique de I'art cham a partir du Xlle siecle et demeure obscur.
De part et d'autre de Shiva, deux orants agenouillés tiennent
chacun un lotus en bouton dans leurs mains jointes en attitude

d’hommage (anjali). lls sont placés sur des makara qui, eux-mémes

maintiennent des fleurs semblables dans leur trompe dressée.
Les méches miniatures torsadées soulignent les yeux et la gueule
ouverte des makara appartient au répertoire décoratif du style de
Thap Mam.

Lintérét de cette piece tient dans les influences khmeres trés nettes

gu'elle expose : le visage de Shiva (contour géométrique, bouche
large, yeux clos), les proportions amples de son corps, ses parure
(diademe et boucles d'oreilles). Ce qui témoignent des contacts
tres nombreux entre le Cambodge et le Champa.

(Trésors dart du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siécles. Catalogue, p.301))

Dragon-makara, figure d’échiffre, Thap Mam
(province de Binh Dinh), grés 114 x 56 x 90 cm,
c. Xlle-Xll1¢ siecles, Paris, Musée national
des Arts asiatique-Guimet.

Dragon-makara, figure d’échiffre, Thap Mam (province de
Binh Dinh), grés 114 x 56 x 90 cm, ca. Xlle-Xllle siécles, Paris,
Musée national des Arts asiatique-Guimet.

Grande originalité de certaines piéces du bestiaire imaginaire de
Thap Mam, comme la posture de ce dragon-makara, incompléte,
ne semble pas trouver son origine dans le répertoire traditionnel
du Champa. Il reléve plutot d’un type de figure d’échiffres (ou de
soutenement) sino-vietnamiennes dont on trouve des exemples
assez proches dans certaines pagodes du Nord du pays, dans

la banlieue de Hanoi, Chua, ... Ce dragon est issu de l'union de
différents animaux : la téte tient du makara - animal aquatique du
bestiaire mythologique de I'Inde - dont elle présente la gueule
allongée munie de dents acérées, de I'éléphant dont elle possede
les défenses et peut-étre la trompe enroulée et du lion. Les
oreilles en cornet, allongées, la petite barbiche en pointe sous le
menton, achévent de rendre ce fascinant animal aussi hybride
qu'étrange.

(TrésorsdartduVietnam, les sculptures du Champa Ve-XVesiecles. Catalogue, p307.)



Shiva dansant, élément de décor architectural (antéfixe ?),
Thap Mam (province de Binh Dinh), grés 123 x 71 x 32 cm,
c. XIle = Xllesiecles, Pa Nang, Musée de sculpture Cham.

Shiva dansant, élément de décor architectural (antéfixe ?), Thap

Mam (province de Binh Dinh), grés 123 x 71 x 32 cm, c. Xlle-
Xllle siécles, Pa Nang, Musée de sculpture Cham.

Shiva est identifiable grace au troisieme ceil frontal, au croissant
de lune ornant la coiffure et au trident (trisula) tenu dans la main
gauche. Et de l'autre I'épée (khadga), attribut possible pour Shiva.
Les bras postérieurs sont levés au-dessus de la téte et les mains
jointes. Le mudra effectué par les deux mains réunies — auriculaires
et annulaires entrelacés, majeurs tendus et joins par la pointe,
index fléchis et joints par la pointe également, pouces masqués
par les autres doigts — apparait de maniére récurrente dans des
représentations de dieux ou de déesses tres importants. Cette
mudra évoque le geste d'hommage (« anjali ») supréme, mains
jointes au-dessus de la téte, paumes plaquées I'une sur l'autre. La
position des jambes pourrait correspondre a I'une des six postures
de danse spécifiquement réservées aux personnages masculins.
La raideur des bras reléve d'une stylisation propre aux images

a bras multiples a partir du Xle siecle. Le modelé doux et allusif,
ainsi que le visage ovale a I'expression impassible et sereine,

participent de l'idéalisation des formes propre au style de Thap
Mam. Le costume est un drapé court étroitement assujetti

sur les cuisses et rehaussé de motifs sans doute brodés, et
maintenu a la taille par une trés riche ceinture de passementerie
a plusieurs épaisseurs, complétée d'éléments orfévrés : anses

et pendeloques de perles. Lune des extrémités pend librement
entre les jambes, a I'avant, et se recourbe en pointe.

(Trésors d'art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe
siecles. Catalogue, p.318.)

Tympan avec Shiva

dansant, gres, 100 x

145 x 25 cm, début

~ Xe¢siecle, Phong L€,
(province de Da
Nang), Pa Nang,

Musée de sculpture

Cham.

Tympan avec Shiva dansant, grés, 100 x 145 x 25 cm, début Xe
siécle, Phong Lé (province de Pa Nang), Pa Nang, Musée de
sculpture Cham.

Ce tympan a la forme de demi-lune grossiérement taillée s'inscrit
dans une tradition ancienne. Bien au centre de la lunette, Shiva,
en attitude de dance, reconnaissable au croissant de lune dans le
chignon d’ascéte en couronne. La dynamique de la pose rappelle
des exemples trés comparables en Inde. Muni de seize bras dont



le mouvement en éventail renforce l'attitude dansante du dieu, il
effectue le méme geste de toutes ses mains, a I'exception de celle
posée sur la hanche. Les petits personnages figurés a ses pieds :
joueurs de harpe et de tambour accompagnent la danse divine. A
I'arriere-plan, en attitude de dévotion, des naga et des nagini au
corps serpentiforme marqué d'écailles. Leur dévotion recueillie
contribue pour beaucoup au charme de cette ceuvre.

(Trésors d'art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siécles.
Catalogue, p.237.)

isnu Ananta cayin et Naissance de Brahma, a chaque extrémité Garuda maitrisant le Naga,
fronton linteau de Myv-Son, gres, VII® siécle.

Visnu Ananta ¢ayin et Naissance de Brahma, a chaque extrémité
Garuda maitrisant le Naga, fronton linteau de My-Son, gres,
Vlle siécle.

Avec la danse de Shiva, la naissance de Brahma (dieu créateur de la
matiére et de l'univers qui nait d’'une fleur de lotus émergeant du
nombril de Visnu) témoigne de 'intégration de la culture indienne
au génie propre aux Cham.

Visnu est en médiation couché sur le corps de Ananta (le serpent

d'éternité, cobra polycéphale - base sur laquelle repose le
cosmos ou la terre).

Visnu est le dieu conservateur de l'univers. Dans son réve il
prépare un nouveau cycle de vie. A son réveil, un lotus émerge
de son nombril d'ou sort Brahma pour créer un nouvel univers.
Visnu (le protecteur) est le 2e dieu de la trimourti (trinité
hindoue) qui incarne le cycle de manifestation, de conservation
et de dissolution de 'univers), avec Brahma (le créateur) et Shiva
(le destructeur).

Visnu sur sa monture Garuda (Visnu Garudasana),
Ngu Hanh Son, « Montagnes de Marbre »
(province de Quang Nam (?), gres, 58 x 39 x 22 cm,
c. début IXe siecle, Paris, Musée national
des Arts asiatiques-Guimet.

Visnu sur sa monture Garuda (Visnu Garudasana), Ngu Hanh
Son, « Montagnes de Marbre » (province de Quang Nam

(?), grés, 58 x 39 x 22 cm, c. début IXe siécle, Paris, Musée
national des Arts asiatiques-Guimet.

Visnu assis a califourchon sur sa monture Garuda (oiseau
mythique a téte de rapace et corps humain) figuré ailes
déployées, un genou en terre, I'autre relevé (dérivé de modeles
indiens attribuables vers le Vile-Vllle siécles). Cette sculpture



assez hiératique appartient a la fin du style de My Son E1, dans la
premiére moitié du IXe siecle, sa polychromie plus tardive est du
XXe siécle.

Garuda tient dans ses mains les jambes de Visnu. Le dieu est doté
de quatre bras et vétu d’un simple pagne s'arrétant au-dessus
des genoux. Il a pour toute parure une mitre octogonale galbée,
soulignée au-dessus du front d’un étroit diademe a fleurons,

et des boucles d'oreilles. Il tient un de ses attributs fétiches, la
conque (sankha), une boule représentant probablement la terre
(bhumi) dans sa main antérieure droite. Les deux autres attributs

aujourd’hui disparus étaient le disque (cakra) et la massue (gada) —

dont la partie inférieure reste visible le long de sa jambe gauche.
(Trésors d'art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siécles.
Catalogue, p.198.)

Shiva, grés, traces de polychromie, 154 x 105 x 56 cm,

XIe siecle, Temple des Tours d’argent ou Thap Banh It
(Province de Binh Dinh), Collection Asie du Sud-Est,
Paris, Musée national des Arts asiatiques-Guimet.

Ce chef-d'ceuvre sculpté d'une qualité exceptionnelle
représente Shiva a dix bras, identifiable a son troisieme ceil
frontal, au croissant de lune piqué dans son chignon d’ascéte,
au cordon brahmanique en forme de serpent sur la poitrine, et
a la coupe cranienne (kapala) qu'il tient dans I'une de ses mains.
Le buste et la téte bénéficient d'un art du modelé d'une grande
sensibilité.

« Le bienfaisant, celui qui porte bonheur », un des dieux les plus
vénérés de I'hindouisme, Shiva est le dieu de la fin des temps, le
pendant de Rudra (dieu destructeur). Il est assis en demi-lotus
(ardha patmasana) sur un socle lotiforme et adossé a une haute
stele de forme ogivale dont la face postérieure est ornée de
moulures. Le buste bien droit, muni de 10 bras fragmentaires,

il est vétu d’un pagne court richement orné de bandes
décoratives trés finement sculptées de rinceaux de feuillages et
de frises de perles a la maniere de broderie. Le pan médian traité
avec emphase, retombe en cascade sur les pieds, étageant ses
superpositions de textiles et de broderies.

Trés sobre et élégant, le collier (hara) réunit de simples perles de
tailles différentes, comme le diademe. C'est un serpent (naga)
qui constitue le cordon brahmanique.

Le dieu s'inscrit dans un triangle, comme souvent dans la
statuaire des époques tardives de I'art du Champa (zone
centrale du Viét-Nam moderne). La cambrure du corps, ainsi que
les yeux aux paupieres inférieures horizontales et le traitement
de la chevelure sont typiques de lI'art du royaume des Cham.

Le vétement (sampot), gravé de motifs en crosse, est bordé de
pendeloques arrondies il est, avec la parure d'une exécution

Shiva, gres, traces de polychromie, 154 x 105 x 56 cm, Xle siécle,
Vietnam, Temple des Tours d’argent ou Thap Banh It (Province
de Binh Dinh), Collection Asie du Sud-Est, Paris, Musée national
des Arts asiatiques-Guimet.

minutieuse, caractéristique du style du Thap Mam. Bien que le
modelé soit d'une grande souplesse, la froideur de la stylisation
et la simplicité de la solution adoptée pour ajouter les bras
annexes qui paraissent collés artificiellement dans le dos, sont



des composantes de cet art. Ce Shiva se trouvait a l'origine dans
un kalan (ou tour sanctuaire) haut de 25 métres. La plupart des
images humaines du Champa sont hindoues, celle-ci se situe a la

jonction du style de My So'n A1, qui fut un age d’or de I'architecture

et de la sculpture de ce royaume, et de celui de Thap Mam.
C’est dans la région du Binh Dinh que ce dernier style est le plus

abondamment représenté, il témoigne du développement d’un art

original quoiqu’encore largement influencé par la tradition khmére
contemporaine.

(Site du Musée Guimet, et Trésors d'art du Vietnam, les sculptures du

Champa Ve-XVe siecles. Catalogue, p.293.)

Temple de Thap Banh It,
province de Binh Dinh,
Xle siecle, édifice Sud,

angle Nord-Est face est.

gi.‘t m-"_,;-e.;ﬁ.

Temple de Thap Banh It, province de Binh Dinh, Xle siécle,
édifice Sud, angle Nord-Est face est.

Batiment couvert d’un toit vo(té en encorbellement offrant
I'aspect d'une « selle de cheval », a la maniére des toitures de
chaume de I'Asie du Sud-Est.

Méme si les Cham ont vécu au pied de la montagne, ils utilisaient

le grés avec parcimonie pour la statuaire et les décors, demeurant
fidele a la brique magconnée au mortier pour le reste.

Dans la conception hindoue, le temple (kalan) est la demeure

du dieu. La divinité y réside sous la forme d’une statue. Les

fideles ne s'y réunissaient pas : seuls les brahmanes ayant recu

les enseignements nécessaires accédent a l'intérieur du temple
pour y pratiquer les rites. Les divinités hindoues sont censées
résider sur le mont Meru, au centre de 'univers. Dong, le temple
qui est leur demeure sur terre apparait comme un mont Meru

en miniature et obéit a des normes strictes en rapport avec cette
conception symbolique du monde. Lentrée principale orientée
vers le soleil levant, source de vie. Le sanctuaire est construit sur
un monticule ou une terrasse. Le piédestal de la divinité est placé
au centre de la cella de plan carrée. Des murs extérieurs, enserrant
la cella et le vestibule, apparaissent comme une structure a
plusieurs niveaux.

Linga, Tra Kieu (province de Quang Nam), grés, 85 x 27,5 x
27,5 cm, Xe siécle, Da Nang, Musée de sculpture Cham.

Linga, Tra Kieu (province de Quang Nam),
gres, 85 x27,5x 27,5 cm, X¢ siecle,
Da Nang, Musée de sculpture Cham.




L'allusion a la nature infinie de Shiva « qui n'a ni commencement ni
fin » fait sans doute directement référence au mythe de « |'origine
du linga » si cher aux shivaites. Axe cosmique, pilier de l'univers, le
linga est aussi le phallus de Shiva, symbole de sa puissance vitale et
créatrice. Le pilier en tant que colonne de feu contient en lui-méme
les trois divinités. Brahma le créateur occupe la partie inférieure

du linga, cachée sous terre. De section carrée, elle symbolise le
principe neutre. Visnu, le préservateur, occupe la partie centrale

de section octogonale, masquée par le piédestal. Elle symbolise

le principe féminin : le piédestal yoni). Ausommet, Rudra, le
destructeur, la nature sauvage, symbolise le principe masculin.

De section circulaire, c'est la seule partie visible du linga lorsque
celui-ci est inséré dans le piédestal. Au sommet du filet, présence
d’un petit fleuron flamboyant qui rappelle peut-étre la colonne de
feu, mais pourrait aussi apparaitre comme la version stylisée du
chignon d’ascete de Shiva émergeant de son propre linga.

(Trésors d'art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siécles.
Catalogue, p.270.)

Anonyme,
Dégagement de la
¢ cuve a ablution et
iy du linga (fouilles

& 1928),H.120 cm,
4 gres, VIIIe-Xe siecle,
B photographie, Paris,
Musée national des
Arts asiatiques-
Guimet.

Anonyme, Dégagement de la cuve a ablution et du linga,
(fouilles 1928, My Son, tour B1), H. 120 cm, greés, Vllle

-Xe siécle, photographie, Paris, Musée national des Arts
asiatiques-Guimet.

Le linga est encastré au niveau de sa base dans une cuve a
ablutions, disposant d’un canal d'écoulement, sous la forme
abstraite du yoni. Lensemble linga-yoni représente un symbole
de la masculinité et de la féminité, autrement dit de I'énergie
créatrice. Le bassin carré représente donc la terre qui doit étre
fécondée par le linga. Cette cuve sert a recueillir les cing nectars
- lait, yaourt, beurre, miel et sucre — versés au sommet du linga
au cours de la cérémonie cultuelle et qui s'‘écoulent ensuite par le
bec latéral.

Symbole de fertilité, le linga possede également une autre
signification, celle de « pilier du monde » étayant le cosmos.
Comme ce pilier est identifié au mont Meru, la montagne
cosmique, tout sommet peut aussi étre considéré comme un
linga naturel.

D’un c6té le linga, image de la puissance naturelle procréatrice,
représente Shiva en tant qu'énergie cosmique et créateur

du monde. De l'autre, ce cylindre de pierre dressé telle une
colonne et doté d'un sommet arrondi est le symbole de la forme
supréme et non représentable de Shiva, le symbole de la nature
indifférenciée, absolue, subtile du dieu.

Le roi acquérait cette force par I'érection d'un linga, signe
visible de la fusion de son essence subtile avec celle du dieu.

La résidaient pour lui la victoire sur le caractéere éphémeére de
I'existence humaine et la garantie d’'une immortalité divine.
(Trésors d'art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siécles,
p.93.)



Linga, Thap Banh It « Tours d’argent », or, argent,
27 x 24 x 21,5 cm, XI¢ siecle, Paris, Musée
national des Arts asiatiques-Guimet.

Etui couvre linga (kosa), alliage d’or et d’argent (téte),
argent (étui), 25 x 19 x 25 cm, c. VIlII¢ siecle, Paris,
Musée national des Arts asiatiques-Guimet.

Etui couvre linga (kosa), alliage d’or et d’argent (téte), argent
(étui), 25 x 19 x 25 cm, c. Vllle siécle, Paris, Musée national des
Arts asiatiques-Guimet. / Linga, Thap Banh It « Tours d’argent
», or, argent, 27 x 24 x 21,5 cm, Xle siécle, Paris, Musée national
des Arts asiatiques-Guimet.

Comme nous l'apprend I'abondante épigraphie locale, linga et kosa
revétaient une signification essentielle au Champa. Fondations
royales, ils étaient une composante indispensable des rituels
devant assurer le bien-étre du pays et de la continuité de la
dynastie régnante. Linga et Kosa sont liés au culte préhistorique
des pierres naturelles en forme de colonnes, symbole de fécondité,
au culte des ancétres, a la divinité protectrice des villes et des
campagnes, a la théologie shivaite et aux rituels royaux indiens.
(Trésors d'art du Vietnam, les sculptures du Champa Ve-XVe siécles.
Catalogue, p.88.)

Téte a la forme de Shiva réalisée au repoussé. Visage : de fines
lignes d'incisions rehaussent les yeux, la moustache et les tresses
du chignon d’ascete formant couronne qui s'étale en pyramide sur

le sommet du crane. Lintérét exceptionnel de cette ceuvre réside,
par ailleurs, dans la conservation de parures mobiles : les boucles
d'oreilles en forme de volatile, et le collier pectoral dans lequel
apparait encore un rubis. (Trésors d’art du Vietnam, les sculptures
du Champa Ve-XVe siecles. Catalogue, p.190.)

Des images de bodhisattva (ou étres doués d’Eveil) incarnaient
le principe de I'Universelle Compassion qui est un trait principal
du bouddhisme du Mahayana (dont la grande époque
d'expansion en Asie du Sud-Est date du Vlle siécle). Apparaissent
dans les sites cham les premiéres représentations connues
figurant Avalokitésvara. Icéne la plus populaire du bouddhisme
mahayana, cette divinité dynamique et puissante est seigneur
magnanime qui veille sur le monde ici et maintenant - le trait
dominant du bouddhisme Cham. Partageant avec Shiva, le dieu
national, le privilege d’'une double nature, ascétique et divine, le
nouveau sauveur aura peut-étre fait franchir au bouddhisme une
étape de plus sur la voie du sivaisme, la religion dominante. Alors
qu’on louait Shiva pour ses pouvoirs dévastateurs et sa victoire,
Bouddha et Lokesvara symbolisaient la bienveillance et la paix.

Amitabha, « Bouddha de
'Ouest », visible dans sa couronne

Bodhisattva Avalokiteshvara, gres,
188 x 49 x 29 cm, V¢ siecle, époque
préangkorienne, style du Phnom Da,
Vietnam, Tan Long (Province de Soc

Trang), Paris, Musée national
des Arts asiatiques-Guimet.

Le mot « Avalokitesvara » vient du sanskrit ava, de haut en bas ; lokita,
racine lok, voir, regarder ; iSvara, seigneur, maitre, donc « Seigneur qui
regarde d’en haut », sous-entendu « avec commisération » ou
compassion ; il est appelé aussi Lokesvara (loka, monde visible, iSvara).)



Bodhisattva Avalokitésvara, grés, 188 x 49 x 29 cm, Vlle siécle,
époque préangkorienne, style du Phnom Da, Vietnam, Tan
Long (Province de Soc Trang), Paris, Musée national des Arts
asiatiques-Guimet.

Avalokitésvara, le bodhisattva de la compassion, est identifiable
grace au petit « Bouddha de I'Ouest », Amitabha, visible dans

sa couronne. Son front est paré d'un diademe quelque peu
inhabituel qui pourrait relever d'influences étrangeres. Par sa
position légerement déhanchée, et son modelé subtil et doux,
cette ceuvre est caractéristique de I'art du Phnom Da. Le visage
présente un nez long, fin et [égérement aquilin la chevelure est
traitée en méches calamistrées tombant en cascade dans le dos.
Le vétement est une simple dhoti au plissé rayonnant.

(Le mot « Avalokitesvara » vient du sanskrit ava, de haut en

bas ; lokita, racine lok, voir, regarder ; iSvara, seigneur, maitre,
donc « Seigneur qui regarde d’en haut », sous-entendu « avec
commisération » ou « compassion » ; il est appelé aussi Lokesvara
(loka, monde visible, 1Svara).)

Avalokitesvara, Dai Huu (province de Quang Binh),
bronze, 54 x 22 x 15,5 cm, c. X¢siecle,
j Ho Chi Minh-Ville, Musée d’Histoire du Vietnam.

Avalokitesvara, Dai Huu (province de Quang Binh), bronze,
54 x 22 x 15,5 cm, c. Xe siécle, Ho Chi Minh-Ville, Musée
d’Histoire du Vietnam.

Le site de Dai Huu est sans doute I'un des plus importants
sanctuaires bouddhiques du Champa. Cette sculpture en bronze
provient d'un sanctuaire vietnamien ou cette image faisait l'objet
d’un culte, aprés avoir été laquée, dorée et enrichie d'ornements
d’inspiration sino-vietnamienne (elle perdra sa patine).
Avalokitesvara est dans un remarquable état de conservation

: figure a quatre bras, richement parée (diademe, pendants
d’oreille, collier, brassards, ceinture de torse, autant de parures
dans lesquelles étaient enchassées des pierres précieuses ou
semi-précieuses). Reconnaissable au jina Amitabha dans son
chignon d’acete devenu ici un véritable cylindre. Amitabha
investi de la fonction de pére spirituel et de force créatrice de
Lokesvara (dont Avalokitesvara est 'émanation qui apparait
figuré a la maniere d'un buddha en méditation mettant I'accent
sur son ascension mystique).

Il tient certains de ses attributs : le livre (pustaka) est sagesse

et sagacité; le rosaire (aksamala) est renonciation et ascétisme

Avalokitesvara, Hoai Nhon (province de Binh Dinh),
bronze, 64 x 25 x 17 cm, VIII-IX¢siecle,
Ho Chi Minh-Ville, Musée d’Histoire du Vietnam.




; le lotus (padma) est le symbole de pureté et d'éveil spirituel,
et le vase a eau (kamandalu ou « gourde » ou « cruche a eau
de I'ascete ») symbole de I'eau qui entretient la vie et apporte
longévité et prospérité.

Avalokitesvara, Hoai Nhon (province de Binh Dinh), bronze,
64 x 25 x 17 cm, VllI-IXe siécle, Ho Chi Minh-Ville, Musée
d’Histoire du Vietnam.

Bodhisattva hiératique et austére évoquant le « seigneur du
monde », « né d'une succession de Bouddha », « omniprésent
et puissant résolu a guider le monde vers la délivrance » selon
I'inscription. Cette piece fut mise au jour fortuitement par un
paysan dans un champ, au début des années 1960.

Il a revétu un antariya orné de fines incisions, paré de pendants
d'oreille, d'un diademe et d’une ceinture au traitement moins
élaboré. Bien que proche du bodhisattva de Dai Huu par

les proportions générales, le traitement stylisé du chignon

en couronne et I'agencement du costume, il s'en distingue
notamment par les attributs des mains supérieures : le livre

et le rosaire sont inversés. Et il est marqué du troisieme ceil.
Cette ceuvre d'une grande force apparait bien éloignée des
représentations plus élégantes du bodhisattva tributaires des
influences javanaises. Parfaitement frontal, il ne présente pas
ce déhanchement dont la piéce précédente est marquée. |l
apparait comme la vision locale, de ce bodhisattva incarnant la
Compassion infinie. (Trésors d'art du Vietnam, les sculptures du
Champa Ve-XVe siecles. Catalogue, p.205.)

5/ TEMPS DE GUERRE

Marc Riboud (1923-2016, Fr.), Hué, Dans la rue principale de
la citadelle, Sud Vietnam, photographie argentique, noir et
blanc, 1968 © Marc Riboud / Fonds Marc Riboud au MNAAG.

5/ TOURMENTES
du XXe siecle

Marc Riboud (1923-2016, Fr.), Hué, Dans la rue principale de la citadelle, Sud Vietnam,
photographie argentique, noir et blanc, 1968 © Marc Riboud / Fonds Marc Riboud au MNAAG.

Profondément touché par le drame vietnamien, Marc Riboud se
rend prés d’'une dizaine de fois au Vietnam entre 1966 et 1976,
s'arrétant a Hanoi, a Saigon, dans la ville d'Hué bombardée, mais
aussi sur les routes, dans les rizieres comme dans les usines, dans
les camps de réfugiés et de rééducation.

Raymond Depardon (1942, Fr.),
photographie argentique noir et
blanc, voyage au Vietnam en 1964
(in Raymond Depardon, Adieu
Saigon, Editions du Seuil, 2015).




Raymond Depardon (1942, Fr.), photographie argentique
noir et blanc, voyage au Vietnam en 1964 (in Raymond
Depardon, Adieu Saigon, Editions du Seuil, 2015).

Les temps de guerre succédent a la période coloniale. En 1940,
les Japonais pénétrerent au Vietnam. Apres la défaite japonaise,
le 2 septembre 1945, H6 Chi Minh proclama l'indépendance de
la République Démocratique du Vietnam. Mais la France reprit
pied en Indochine dés octobre 1945. De décembre 1946 a |'été
1954, la guerre d'Indochine déchira le pays. Apres la défaite

de la France, le pays fut scindé en deux : le gouvernement
communiste au nord (République démocratique du Vietnam) et
le gouvernement nationaliste au sud (République du Vietnam).
La guerre du Vietnam dura de 1959 a 1975.

De nombreux Vietnamiens s'exiléerent par vagues successives.
Le 2 juillet 1976, le pays fut enfin réunifié sous le nom de
République socialiste du Vietnam, avec pour capitale Hanoi.

Raymond Depardon (1942, Fr.), Vieille femme
au village (50 km au Nord de Saigon),
photographie argentique noir et blanc, voyage
au Vietnam en 1964 (in Raymond Depardon,
Adieu Saigon, Editions du Seuil, 2015).

Raymond Depardon (1942, Fr.), Vieille femme au village (50
km au Nord de Saigon), photographie argentique noir et
blanc, voyage au Vietnam en 1964 (in Raymond Depardon,
Adieu Saigon, Editions du Seuil, 2015).

« Seule cette vieille femme reste calme au milieu du village
envahi par la troupe. Au fur et a mesure que le temps passe la
tension monte. Les marines américaines sont suspendus a leur
radio. Les soldats sud-vietnamiens se sont accrochés avec les
maquisards vietcongs. Je cours rejoindre les premiers soldats qui
progressent tout doucement. Les balles sifflent au-dessus de nos
tétes. La végétation est trés dense je ne vois rien. » (Raymond
Depardon, Adieu Saigon, Editions du Seuil, 2015.)

Raymond Depardon (1942, Fr.), Dans les rues de Saigon,
photographie argentique noir et blanc, voyage au Vietham
en 1972 (in Raymond Depardon, Adieu Saigon, Editions du
Seuil, 2015).

voyage au Vietnam en 1972 (in Raymond Depardon, Adieu Saigon, Editions du Seuil, 2015).



« La ville a changé de nom. Elle s'appelle depuis quarante ans H6
Chi Minh-Ville. Saigon a disparu au moment de sa libération en
1975. Elle veut ressembler a toutes les villes modernes d'Asie. |l
reste la riviere de Saigon, mystérieuse et boueuse, qui rappelle
qu’H6 Chi Minh-Ville est un port. »

Raymond Depardon (1942, Fr.), 1992, Vietnam.

« Je ne me lasse pas de marcher. Il'y a toujours des surprises
et des rencontres étonnantes. » (Raymond Depardon, Adieu
Saigon, Editions du Seuil, 2015.)

« Je ne me lasse pas de
marcher. Il y a toujours
des surprises et des

rencontres étonnantes. »
(Raymond Depardon, Adieu
Saigon, Editions du Seuil, 2015.)

Raymond Depardon, 1992, Vietnam.



